
Wir gehören dazu!
Pädagogisches Begleitmaterial zum Kinderbuch

Deutsch – Englisch

The Kids from the Refugee Home

Cool Kids & Hoa Mai Trần 
Illustriert von Michaela Schultz

Herausgegeben von Fachstelle Kinderwelten/  
Institut für den Situationsansatz (ISTA) 

in Kooperation mit Sozialpädagogisches Fort- 
bildungsinstitut Berlin-Brandenburg (SFBB)





Inhaltsverzeichnis

Leben im Heim: Statement der Cool Kids	 5
Vorwort	 7
Grußworte 	 8

Grundlagen:	 9
0.0 	Einführung in das pädagogische Begleitmaterial  
	 „Wir gehören dazu!“	 9
0.1 	Das ist doch nichts für Kinder!  
	 Zu möglichen Abwehrmustern rund um das Kinderbuch	 26
0.2 	„Bilder im Kopf“:  
	 Einseitige Vorstellungen über Flucht und Migration	 32
0.3 	Hintergrundinformationen zum Kinderbuch- 
	 projekt: Gedanken über Partizipation und Teilhabe von Kindern	 39

Kapitel 1: Die fünf Superkids – Adultismus	 43
1.1 	Adultismus – Rassismus – Intersektionalität:  
	 Altes Wissen in jungen Geschichten	 44
1.2 	Ein adultismuskritischer Blick auf Regeln, die den Alltag  
	 von jungen Menschen bestimmen	 51

Kapitel 2: Der geheime Garten –  
Mehrsprachigkeit und Identität 	 61
2.1 	„Die Grenzen meiner Sprache sind die Grenzen meiner Welt“ –  
	 oder ist es die Welt, die meiner Sprache Grenzen setzt?	 62
2.2 	Vom Reden (können) und Schweigen (müssen) – Mehrsprachigkeit  
	 in der eigenen pädagogischen Einrichtung reflektieren	 72
2.3 	Gesprächsanlässe mit Kindern zu Mehrsprachigkeit schaffen	 78



Kapitel 3: Vermisst am Zuckerfest – Familienkulturen	 89
3.1 	Kultur mal anders!  
	 Verwendungsweisen in der pädagogischen Praxis	 90
3.2 	Feste diskriminierungskritisch und vorurteilsbewusst feiern	 102

Kapitel 4: Vom Esel, der ein Pferd sein wollte –  
Dazugehören, Kinderrechte, Inklusion	 115
4.1 	Menschen- und Kinderrechte als Basis  
	 professionellen Handelns	 116
4.2 	Dazugehören oder nicht: Das ist nicht die Frage! 	 125
4.3 	Vom Märchen der „Augenhöhe“ – Kritisches Weißsein in der  
	 Arbeit mit jungen Menschen ohne sicheren Aufenthaltsstatus	 129

Kapitel 5: Genug ist genug! – Empowerment	 137
5.1 	Genug ist genug! Empowerment und Reflexionen  
	 für eine machtkritische Praxis	 138
5.2 	Tu was gegen Mobbing	 146
5.3 	„Und wenn ich alleine bin, hört meine Stimme niemand.  
	 Aber wenn wir eine Gruppe sind ...“	 152

Mitwirkende	 158
Danksagung	 164
Impressum	 166



Leben im Heim: Statement der Cool Kids
Wir sind eine Kindergruppe, die das Kinderbuch von Anfang bis Ende mitge-
macht hat. Wir wohnen im Heim, aber wir sind keine Flüchtlinge. Das ist für 
uns ein Schimpfwort. Wir sind Menschen und wir haben einen Namen. Mit die-
sem Buch wollen wir zeigen, dass es trotz aller Probleme immer eine Lösung 
gibt. Es gibt immer etwas Gutes, auch im Schlechten. Manchmal fühlen wir 
uns hier fremd, obwohl wir schon sehr lange im Heim wohnen. Wir sind viele 
und sehr verschieden. Wir wollen unsere Träume erleben. Wir geben nicht auf.

Abdul, Ahmad, Alita, Ali, Allessandro, Amina, Amjet, Amro, Arej, Aya, Bahar, 
Bailasan, Batool, Beyza, Diana, Doha, Donia, Dunja, Eda, Ellena, Emri, Farah, 
Faroug, Fasad, Fatema, Fatema, Fetey, Fuad, Fwan, Gristina, Gülsüm, Hadia, 
Hamza, Hanan, Hasan, Hatem, Helena, Huda, Ibrahim, Iias, Iman, Jara, Jo-
sef, Kobanê, Kuman, Lara, Loubna, Luma, Manah, Mariam, Mariana, Marwa, 
einer weiteren Marwa, Matin, Mobina, Mohamed, Mujtaba, Mursal, Murtezah, 
Mustafa, Narven, Negar, Negin, Niloofar, Noorayah, Obada, Omar, Omnya, Ono, 
Rida, Rofayda, Rohef, Sabid, Sabit, Sadem, Sahar, Sana, Santiago, Sarah, Sara, 
noch eine Sara, die 3-jährige Sara und die große Sara, Sayed, Saz, Sulaiman, 
Wasan, Yalda, Yousef, Yusuf, Zahra und weitere Kinder! Cool Kids steht auch 
für diejenigen, die sich in den Geschichten wiederentdecken. Wir sind keine 
„Flüchtlinge“, sondern Menschen mit Namen!

„Wir waren in einem riesigen Zelt. Ich war schon in fünf Heimen. Das 
schlimmste war, dass wir in einer Unterkunft mit über 1000 Menschen 
wohnen mussten. Das war ein riesiges, leerstehendes Gelände. Das 
war sehr kalt dort, wir mussten im Winter da raus. Und wir mussten 
im Container wohnen und der Boden war richtig kalt, man musste 
drei Socken übereinander anziehen. […] Ich wurde mit meiner besten 
Freundin damit beleidigt, dass zwei Jungs gesagt haben: ‚Ich habe 
einen richtigen deutschen Pass und ihr seid Flüchtlinge‘. Ich will bei 
meinem Namen genannt werden. Wir sind ja auch Menschen, wir sind 
keine Tiere.“ 
(Omnya, 10.09.2019 auf dem Fachtag „Zusammen(leben) gestalten“ des 
Sozialpädagogischen Fortbildungsinstituts Berlin-Brandenburg)

Wir sind stark und wir haben vieles gemacht, was sich Kinder in unserem Alter 
nicht trauen. Wir sind hierhergekommen durch Laufen, mit Bus, Auto, auch mit 
dem Flugzeug. Manche sind Tage gelaufen, eine Zugstrecke gefahren, manche 
waren sogar auf einem Berg voller Kakteen. Ich saß auf den Schultern mei-
nes Vaters, denn unsere Schuhe waren total kaputt, manche Füße haben vom 
Feuer geglüht. Und wir werden ausgelacht deswegen. Manchmal werde ich 
ausgelacht wegen meiner Lese-Rechtschreibschwäche. Wir müssen nicht nur 
Deutsch sprechen, wir lernen die Sprachen unserer Eltern, Englisch, Deutsch 
und mehr Sprachen. Wir kommen in die Schulen und die Kinder meckern rum, 



„Sie hat voll die einfachen Aufgaben. Das geht gar nicht“ – manche reden ein-
fach drauf los, denken nicht nach. Die Erwachsene machen meistens nichts.
Mit dem Kinderbuch sollen sich Kinder und Erwachsenen mal überlegen, wie 
es uns geht im Heim. Uns geht es gut UND(!) schlecht. Kinder sollen verstehen, 
wie es ist, im Heim zu leben, wie gemein manchmal Erwachsene, auch ande-
re Kinder sind. Und: Wenn Menschen fies sind zu „ausländischen“ Kindern, 
dann müssen die Deutschen auch etwas tun. Sie nennen uns „Flüchtlinge“. Wir 
werden ausgelacht, wegen unserer Sprachen, wegen unserer Hautfarbe, weil 
wir heißen, wie wir heißen – nur weil wir „Ausländer“ sind. Kinder sagen auch 
„IHHH, was ist das? Das sieht richtig eklig aus“, wenn sie mein Essen sehen, 
dabei ist das Schwarzbrot mit Frischkäse. „Flüchtling“ ist eine Beleidigung, 
weil ich das Gefühl habe, mit mir stimmt was nicht – und denke, ich bin nicht 
normal. Ihr macht uns „anders“ – lasst uns so fühlen.

„Vielleicht bin ich geflüchtet, aber ich bin deswegen kein Flüchtling. 
Flüchtling bedeutet für mich, dass schlimme Erinnerungen hochkom-
men. Die deutschen Kinder chillen ihr Leben, oder besser gesagt, 
sie haben ein einfaches Leben. Wir haben für unser Alter schon viel 
erlebt. Ich schäme mich meistens dafür, ich fühle mich schlecht. Nur 
weil wir „hierher“ gekommen sind. Wir gehören doch dazu, unsere 
jüngeren Geschwister sind hier geboren. Wir gehören dazu. – Das war 
eine andere Idee für den Titel des Kinderbuchs: Wir gehören dazu. Das 
müssen alle verstehen lernen.“ 
(Zahra, 12.06.2021, Besprechung des Begleitmaterials zum Kinderbuch 
“Wir Kinder aus dem FlüchtlingsHeim“)



Vorwort
Das Buch „Wir Kinder aus dem FlüchtlingsHeim“ gibt einen Einblick in die Si-
tuation von Kindern in Unterkünften für Geflüchtete. Es nimmt uns mit hinein 
in die Welten der Kinder, in ihre Gemeinschaften, ihre verborgenen Gesprä-
che. Die Kinder eröffnen uns in ihren Unterhaltungen und Spielen, was ihnen  
Sicherheit und Ruhe, Freund*innenschaft und Liebe, Wut und Freude bedeutet. 
Sie zeigen uns, dass ihre Welt ehrlich und spontan ist.
Das Kinderbuch macht deutlich, dass wir Kindern zunächst einen sicheren 
Ort anbieten müssen, an dem sie ihre Gedanken, Gefühle und Ängste ausdrü-
cken können. Dann müssen wir ihnen zuhören, um sie kennenzulernen und 
angemessen mit ihnen umzugehen. Wenn wir Kindern zuhören, kommen sie 
uns näher. Wir verstehen besser, mit welchen Schwierigkeiten ihre Familien 
kämpfen und welche Auswirkungen dies auf die Kinder hat. 
Mit seinen facettenreichen Inhalten hat mir das Buch die Augen geöffnet: Ich 
soll nicht glauben, dass ich die Welten der Kinder kenne, denn da gibt es noch 
viel mehr zu erfahren und zu begreifen. Es ist ein Ozean von Wissen, in das ich 
eintauchen kann, wenn ich den Kindern aufmerksam zuhöre.
Das Kinderbuch kann Pädagog*innen helfen, die Welten von Kindern besser 
zu verstehen, insbesondere die von Kindern, die Belastendes erlebt haben, als 
sie mit ihren Familien Sicherheit suchten und dafür Orte verlassen mussten 
und an neuen Orten ankamen. Das Kinderbuch trägt Pädagog*innen auf, mit 
diesen Einblicken auf die Kinder zuzugehen und stärkere Beziehungen zu ih-
nen aufzubauen.
Mit dem vorliegenden Begleitmaterial können Pädagog*innen das Kinderbuch 
einsetzen und mit Hilfe der methodischen Hinweise ihre Kommunikation mit 
Kindern wirkungsvoller und befriedigender gestalten. Auf diese Weise entfal-
tet das Kinderbuch Wirkung, das ist meine Hoffnung.

Kefah Ali Deeb
(Kinderbuchautorin, Aktivistin und Künstlerin)



Grußworte 
Wir gehören dazu! Der Titel des pädagogischen Begleitmaterials zum Kinder-
buch „Wir Kinder aus dem FlüchtlingsHeim“ macht deutlich, dass Kinder und 
Jugendliche mit Fluchterfahrung selbstverständlicher Teil der Gesellschaft 
sind. Der Titel war die Zweitwahl zum Kinderbuch der Cool Kids – die Botschaft: 
Sie gehören dazu! Sie treffen sich in Jugendclubs mit ihren Freund*innen, ge-
hen nachmittags in den Hort, machen Ausflüge auf den nächsten Spielplatz 
mit ihrer Kindergruppe der Kindertageseinrichtung und lernen neue Wörter 
in der Kindertagespflege. Manche Familien nehmen familienunterstützende 
Hilfen in Anspruch und manche Eltern und Bezugspersonen nehmen wöchent-
lich am Familientreff teil. Sie gehören also zur Zielgruppe der Kinder- und 
Jugendhilfe.
Alle Kinder haben das Recht auf die gleichen Rechte. Sie haben unter ande-
rem das Recht auf Partizipation in allen sie betreffenden Entscheidungen, das 
Recht auf Bildung und auf Schutz vor Diskriminierung. Durch sozial-gesell-
schaftliche Ungleichheiten werden nicht allen Kindern diese Rechte, Zugänge 
und Ressourcen für ein chancengerechtes Aufwachsen gewährt. Es ist Auf-
trag von pädagogischen Fachkräften, in ihren Handlungsfeldern die Barrie-
ren, welche Kinder und Jugendliche bei der Teilhabe an Bildung und sozialem 
Leben behindern, ausfindig zu machen und abzubauen sowie gleichzeitig zu 
empowern und Stärken zu fördern. Um diesem Anspruch in der Praxis näher-
zukommen, müssen junge Menschen mit ihren Bedürfnissen, Themen und An-
liegen aktiv und selbstverständlich einbezogen werden. Kinder und Jugend-
liche brauchen erwachsene Fachkräfte, die sie in ihren Lebenswelten ernst 
nehmen und begleiten.
Die vorliegende Publikation möchte Sie genau dabei in Ihrer Arbeit unterstüt-
zen. Die Perspektiven und Geschichten der Kinder werden aufgegriffen und 
geben Einblicke in ihre vielfältigen Lebenswelten. Pädagog*innen und Wis-
senschaftler*innen verknüpfen die Geschichten der Kinder mit praktischen 
Methoden und fachlichem Hintergrundwissen. Das Begleitmaterial stärkt pä-
dagogische Fachkräfte in ihrer Arbeit und fördert eine vorurteilsbewusste, de-
mokratische und diskriminierungssensible Pädagogik.
Passende Veranstaltungen für pädagogische Fachkräfte zu Themen des Be-
gleitmaterials finden Sie unter https://sfbb.berlin-brandenburg.de/ sowie  
https://situationsansatz.de/fachstelle-kinderwelten/ 
[Letzter Aufruf 05.10.2022]
Wir wünschen eine spannende und perspektivenerweiternde Auseinander- 
setzung mit dem Begleitmaterial!

Hoa Mai Trần – Fachstelle Kinderwelten für Vorurteilsbewusste Bildung und 
Erziehung© (ISTA) 
Petra Wagner – Fachstelle Kinderwelten für Vorurteilsbewusste Bildung und 
Erziehung© (ISTA)
marie* Friese – Sozialpädagogisches Fortbildungsinstitut Berlin-Brandenburg 
(SFBB)

https://sfbb.berlin-brandenburg.de
https://situationsansatz.de/fachstelle


9

G r u n d l a g e n

Grundlagen:

0.0 Einführung in das pädagogische Begleitmaterial 
„Wir gehören dazu!“

Hoa Mai Trần

Das Begleitmaterial ist als Arbeitshilfe für pädagogische Fachkräfte gedacht, 
die mit dem Kinderbuch arbeiten möchten. Die Geschichten im Kinderbuch be-
rühren viele Themen, die allgemein für pädagogisches Handeln wichtig sind: 
Adultismus, Mehrsprachigkeit, Rechte, Familienkultur, Empowerment. Im Be-
gleitmaterial sind diese Themen den Kinderbuch-Kapiteln zugeordnet. Vertie-
fungstexte, Reflexionsfragen und Methoden regen die Auseinandersetzung mit 
diesen Themen an und geben Hinweise, wie das Kinderbuch jeweils einsetz-
bar ist. Leitend ist dabei der Anspruch, das Recht aller Kinder auf Bildung und 
auf Schutz vor Diskriminierung als Teil pädagogischer Professionalität zu be- 
greifen.

Das mehrsprachige Kinderbuch „Wir Kinder aus dem FlüchtlingsHeim“ ist im 
Frühjahr 2020 auf Arabisch, Deutsch, Englisch, Farsi, Kurmancî und Tigrinya 
erschienen. Die Idee dazu entstand im Forschungsprojekt „Alltagserleben 
junger Kinder in Unterkünften für Geflüchtete“ der Evangelischen Hochschule 
Berlin und dem Institut für den Situationsansatz, welches 2016 bis 2017 in 
Berlin durchgeführt wurde. Das Kinderbuch ist in einem partizipativen und 
kollaborativen Projekt mit circa 80 Kindern aus drei Unterkünften für geflüch-
tete Menschen entstanden. Es erzählt in fünf zweisprachigen Ausgaben vom 
Leben und Alltag verschiedener Kinder und ihrer Familien in Sammelunter-
künften. Geschrieben wurde das Buch von den Cool Kids und Hoa Mai Trần, 
illustriert von Michaela Schultz. „Cool Kids“ stellt einen Kollektivnamen für an 
dem kollaborativen Kinderbuchprojekt beteiligte Kinder dar. Das vorliegende 
Begleitmaterial bietet fachliche und didaktische Anregungen, um mit dem Kin-
derbuch pädagogisch zu arbeiten und Fachkräfte für Themen wie Adultismus, 
Mehrsprachigkeit und Empowerment zu sensibilisieren. Das Begleitmaterial 
„Wir gehören dazu!“ knüpft an Prinzipien der inklusiven pädagogischen Pra-
xis an, die Kindern Teilhabe ermöglicht und sie vor Diskriminierung schützt. 
Die Einführung gibt Einblicke in das Kinderbuch, das Begleitmaterial und den 
Ansatz der Vorurteilsbewussten Bildung und Erziehung© im Hinblick auf die 
Arbeit mit dem Kinderbuch.

j Fachtext



10

G r u n d l a g e n

Kinderbuch „Wir Kinder aus dem FlüchtlingsHeim”

Ziel des Kinderbuch-Projekts war es, Kinder würdevoll-kreativ und realistisch 
zu zeigen und Identifikationsmöglichkeiten für möglichst viele involvierte Kin-
der bereitzustellen. Die Geschichten aus dem Buch sind keine Fantasien, son-
dern stellen für viele Kinder langjährige Lebensrealität und kollektiv erlebte 
Normalität dar. Wenn wir diese ausblenden, blenden wir Lebenswelten, Er-
fahrungen und auch soziale Ungleichheiten aus. Die Geschichten des Kinder-
buchs sind aus realen Erlebnissen von Kindern hervorgegangen. Es kann nicht 
darum gehen, belastende Lebensumstände (wie die Unterbringungssituatio-
nen) und traurig machende Ereignisse (wie Abschiebung) zu verharmlosen 
oder unsichtbar zu machen, noch die Erfahrungen der Kinder zu überhöhen, 
als seien sie widerstandsfähige, starke Personen.

Die im Buch behandelten Themen Gerechtigkeit und Teilhabe sind zudem 
auch für Menschen mit anderen Lebensrealitäten relevant. Das kollaborative 
Buchprojekt war stets an alle Kinder und Erwachsene adressiert. Es ist kein 
Problembuch, welches nur für ausgewählte Zielgruppen zur Verfügung steht, 
sondern wendet sich thematisch explizit an alle Menschen. Es geht auch für 
nicht betroffene Menschen darum, über den Prozess der Auseinandersetzung 
mit dem Buch Bewusstseinsprozesse anzustoßen: Wie finde ich den Begriff 
„Flüchtling“? Hat das Wort etwas mit mir zu tun? Was scheinbar trivial und of-
fensichtlich erscheint, geht an der Lebensrealität häufig vorbei. „Flüchtlinge“  
haben nicht unbedingt viel gemeinsam. „Flüchtling“ sagt nur sehr bedingt et-
was darüber aus, wie sich Kinder und ihre Erfahrungen selbst beschreiben.

Die performative Verweigerung „Flüchtling“ auf dem Buchtitel zeigt, wie stark 
die Fremdbezeichnung wirkt und dass sie von den Kindern abgelehnt wird und 
doch eine bedeutsame Rolle spielt. Im „Dazwischen“ bewegen sich ihre Erfah-
rungen, die in keine begriffliche Kategorie passen, die weder nur Flüchtling 
noch gar nichts mit Fluchtmigration zu tun haben. Ihre Zugehörigkeit umfasst 
diese Verhandlung, die die Identität nicht im Weder-Noch, sondern im Dazwi-
schen verortet. Die im Buch behandelten Themen Gerechtigkeit und Teilhabe 
sind zudem auch für Menschen mit anderen Lebensrealitäten relevant.



11

G r u n d l a g e n

Das Begleitmaterial zum Kinderbuch

Fachkräfte brauchen im Umgang mit dem Kinderbuch Souveränität jenseits 
von Tabuisierung und Besonderung. Die dargestellten Kindheiten gab es 
schon vor der sogenannten „Flüchtlingskrise“ 2015 und sind integraler Teil 
der Migrationsgesellschaft in Deutschland. Viele Kinder äußern den Wunsch 
dazuzugehören. Das Begleitmaterial greift diesen Wunsch auf verschiedene 
Weise auf. Der Wunsch nach Zugehörigkeit ist vielschichtig wie auch die päd-
agogischen Strategien, ihm nachzukommen. In einer machtkritisch-inklusiven 
pädagogischen Praxis gehören dazu Begriffsklärungen und Kenntnisse über 
gesellschaftliche Zusammenhänge, das kritische Analysieren von Praxissitu-
ationen und eigener Positionierung wie auch konkrete Veränderungsschritte 
und deren Auswertung. Im Begleitmaterial vermitteln verschiedene Beiträ-
ge wichtiges Kontextwissen und zeigen Umgangsmöglichkeiten mit eigenen 
Widerständen und Unsicherheiten beim Lesen des Kinderbuchs mit Kindern 
und Erwachsenen. Wohl wissend, dass das bloße Betrachten des Kinderbuchs 
keine „inklusive“ pädagogische Einbahnstraße ist, richten wir im Begleitma-
terial das Augenmerk auf ausgewählte Schwerpunkte und verbinden sie mit 
Inklusion.

Ein Mix aus Fachtexten, Reflexionsfragen und praktischen Übungen, welche 
auf Prinzipien der Vorurteilsbewussten Bildung und Erziehung© fußen, dienen 
der themenspezifischen Vertiefung und als praxisnahe Anregung. Den großen 
gesellschaftlichen Fragen im Kleinen nachzuspüren, mit Empathie, gemein-
sam über Gerechtigkeit nachzudenken, zur Stärkung aller Kinder und Fami-
lien beizutragen, ist verbindend. Das Ziel ist, eine weniger diskriminierende 
Gesellschaft und ein Mehr an Teilhabe für alle Kinder und Familien zu schaf-
fen. Das Begleitmaterial ist für die Praxis geschrieben und soll alle Fachkräfte 
der Kinder- und Jugendhilfe ansprechen. In diesem Sinne orientieren sich die 
Beiträge in diesem Band an den Geschichten der Cool Kids und geben fachli-
che und praktische Anregungen zu verschiedenen Themenschwerpunkten und 
Kapiteln.



12

G r u n d l a g e n

Eine Übersicht über die Beiträge

Die Beiträge wurden von Wissenschaftler*innen, Pädagog*innen, Aktivist*in-
nen und Cool Kids-Vertreter*innen geschrieben und gestaltet. Jedes Kapitel 
des Kinderbuchs spiegelt auch ein Kapitel im Begleitmaterial wider und ist 
einem Thema zugeordnet. Somit ziehen sich die Geschichten der Cool Kids wie 
ein roter Faden durch das Begleitmaterial. Jedes Kapitel des Ihnen vorliegen-
den Begleitmaterials wird mit einem Fachtext eingeleitet. Ihm folgen weitere 
Beiträge mit Praxisanregungen, die Sie als pädagogische Fachkraft in Ihrem 
Team, zur Selbstreflexion, mit Familien oder mit Kindern und Jugendlichen 
anwenden können.



13

G r u n d l a g e n

Beiträge auf einen Blick:

Titel und Autor*in Zielgruppe Themen

Übergreifend zum Kinderbuch

Grundlagen Einführung in das pädagogische  
Begleitmaterial „Wir gehören 
dazu“
Hoa Mai Trần                      j F

*pädagogische  
  Fachkräfte

#Fluchtdiskurse
#Inklusion
#Empowerment

Das ist doch nichts für Kinder! 
Zu möglichen Abwehrmustern 
rund um das Kinderbuch
Hoa Mai Trần                      j M

*pädagogische  
  Fachkräfte
*Teams

#Adultismus
#Rassismus
#Pädagogik

„Bilder im Kopf“:  
Einseitige Vorstellungen über 
Flucht und Migration
Hoa Mai Trần                      j M

*Kinder, Familien,  
  Jugendliche und  
  Erwachsene
*Teams

#Stereotype
#Fluchtdiskurse
#Kinderbuch

Hintergrundinformationen zum 
Kinderbuchprojekt: Gedanken 
über Partizipation und Teilhabe 
von Kindern
Hoa Mai Trần                      j F

*pädagogische  
  Fachkräfte

#Partizipation
#Kinderbuch

Themenschwerpunkt: Adultismus

Kapitel 1 Zusammenfassung „Die fünf Superkids“ Majd Mardini

Adultismus – Rassismus – In-
tersektionalität:  
Altes Wissen in jungen  
Geschichten
ManuEla Ritz                       j F

*pädagogische  
  Fachkräfte

#Adultismus
#Rassismus
#Diskriminierung
#Intersektionalität

Ein adultismuskritischer Blick 
auf Regeln, die den Alltag von 
jungen Menschen bestimmen
Anke Krause                       j M

*Teams
*Kinder

#Adultismus
#Regeln
#Partizipation

j F	 = Fachtext
j M	 = Methode für die Praxis



14

G r u n d l a g e n

Titel und Autor*in Zielgruppe Themen

Themenschwerpunkt: Mehrsprachigkeit und Identität

Kapitel 2 Zusammenfassung „Der geheime Garten“ Majd Mardini

„Die Grenzen meiner Sprache 
sind die Grenzen meiner Welt“ – 
oder ist es die Welt, die meiner 
Sprache Grenzen setzt?
Reflexionen über mehrsprachi-
ges Aufwachsen und sprachli-
che Bildung
Janne Braband                    j F

*pädagogische  
  Fachkräfte

#Mehrsprachigkeit
#Monolingualität
#Förderung

Vom Reden (können) und 
Schweigen (müssen) – Mehr-
sprachigkeit in der eigenen 
pädagogischen Einrichtung 
reflektieren
Eine Adaption des Dominant 
Walk
Adalca Tomás                     j M

*pädagogische  
  Fachkräfte
*Kinder

#Mehrsprachigkeit
#Repräsentation
#Pädagogik
#Dominant Walk

Gesprächsanlässe mit Kindern 
zu Mehrsprachigkeit schaffen
Karin Hinkelbein-Clauß

                                             j M

*pädagogische  
  Fachkräfte
*Teams
*Fortbildner*innen
*Kinder

#Mehrsprachigkeit
#Persona Doll®  
#Identität

Themenschwerpunkt: Familienkulturen

Kapitel 3 Zusammenfassung „Vermisst am Zuckerfest“ Majd Mardini

Kultur mal anders!  
Verwendungsweisen in der 
pädagogischen Praxis
Hoa Mai Trần                      j F

*pädagogische  
  Fachkräfte

#Kultur(alisieren)
#Dominanzkultur
#Familienkultur

Feste diskriminierungs- 
kritisch und vorurteils- 
bewusst feiern
Berit Wolter                        j M

*pädagogische  
  Fachkräfte
*Kinder

#Feste
#Dominanzkultur
#vorurteilsbewusst



15

G r u n d l a g e n

Titel und Autor*in Zielgruppe Themen

Themenschwerpunkte: Dazugehören, Kinderrechte, Inklusion

Kapitel 4 Zusammenfassung „Vom Esel, der ein Pferd sein wollte“ Majd Mardini

Menschen- und Kinderrechte als 
Basis professionellen Handelns
Mareike Niendorf                j F

*pädagogische  
  Fachkräfte

#Kinderrechte
#Menschenrechte
#Soziale Arbeit

Dazugehören oder nicht:  
Das ist nicht die Frage!  
(Beitrag der Cool Kids)
Omnya Alwan 
                                             j M

*Kinder
*Jugendliche
*pädagogische  
  Fachkräfte
*Teams

#Abschiebung
#Gründe
#Kinderbuch
#Dazugehören

Vom Märchen der „Augen- 
höhe“ – Kritisches Weißsein in 
der Arbeit mit jungen Menschen 
ohne sicheren Aufenthaltssta-
tus
Ellena Hüther                      j F

*pädagogische  
  Fachkräfte
*Teams

#Weißsein
#Privilegien
#Augenhöhe

Themenschwerpunkt: Empowerment

Kapitel 5 Zusammenfassung „Genug ist genug!“ Majd Mardini

Genug ist genug! Empower- 
ment und Reflexionen für eine 
machtkritische Praxis
Olenka Bordo Benavides    j F

*pädagogische  
  Fachkräfte

#Empowerment
#Identität
#Professionalität

Tu was gegen Mobbing  
(Beitrag der Cool Kids)
Niloofar Ahmadi & Zahra  
Afshar                                 j M

*Kinder
*Jugendliche

#Fremdpositionierung
#Diskriminierung
#Intervention
#Rollenspiel

“Und wenn ich alleine bin, hört 
meine Stimme niemand. Aber 
wenn wir eine Gruppe sind …” 
Ein Interview über Selbst- 
organisation, Empowerment  
und (An-)Forderungen an  
pädagogische Fachkräfte
Autor*innenkollektiv Jugend- 
liche ohne Grenzen             j F

*Fachkräfte  
*Jugendliche

#Empowerment
#Zugehörigkeit #(Selbst-)
Organisation
#Vernetzung



16

G r u n d l a g e n

Die Beiträge spiegeln fachlich-biografische Horizonte, Perspektiven und Le-
benserfahrungen der Autor*innen wider. Das Begleitmaterial wurde an man-
chen Stellen von Kindern mitgestaltet und geschrieben. Für Kinder selbst ist 
das Begleitmaterial nicht geschrieben. Angesichts einer machtkritischen Per-
spektivierung liegen hier auch bedeutsame Begrenztheiten vor, die wir un-
konventionellerweise offenlegen wollen. Die Begrenzungen liegen im Durch-
schnittsalter der Beitragenden, die ihre Beiträge größtenteils aus einem 
adulten Standort verfasst haben, wenn auch Kinder und Jugendliche beigetra-
gen haben. Der Großteil der Beitragenden hat keine Flucht- und Heimerfah-
rung. Entlang der sozialen Herkunft, des Abschlusses und Berufsfeldes sind 
die Beitragenden diverser aufgestellt. Manche sind als Erzieher*innen tätig, 
andere gehen zur Schule, manche sind promoviert und wiederum andere in 
diversen Selbstorganisationen aktivistisch tätig. Das Begleitmaterial ist für 
die Praxis geschrieben und an alle Fachkräfte der Kinder- und Jugendhilfe 
gerichtet. Wir haben daher an manchen Stellen versucht, Beiträge in weniger 
akademischer Sprache darzustellen, teils setzen die Fachtexte jedoch mehr 
Vorwissen voraus. Das vorliegende Begleitmaterial ist an vielen Stellen nicht 
barrierearm, beispielsweise ist es nicht in leichter Sprache verfasst und nur 
für deutschsprachige und -lesende Menschen zugänglich. Besonders fehlen 
verstärkt LGBTQI Perspektiven und stärker intersektional angelegte Betrach-
tungsweisen, da der Großteil der Autor*innen ableisiert verortet ist. Zum Zwe-
cke der kompakten Vermittlung von Themen und Anführung von praktischen 
Anwendungen haben wir uns dazu entschieden, Impulse zu setzen ohne An-
spruch auf Vollständigkeit. Wir begrüßen weitere Beiträge und Publikationen, 
die diese Auslassungen, Übersehenes und zu Kritisierendes vermehrt in den 
Blick nehmen. Gerne können Sie sich bei Interesse mit kritisch-konstruktiven 
Rückmeldungen und Vorschlägen für eine Mitarbeit an einer weiteren Auflage 
bei den Verantwortlichen marie* Friese (SFBB) und Hoa Mai Trần (ISTA/Fach-
stelle Kinderwelten) melden.

Diversitätsbewusstsein und Diskriminierungskritik

Das Begleitmaterial arbeitet auf der Grundlage Vorurteilsbewusster Bildung 
und Erziehung©. Dieser pädagogische Ansatz ist mit seiner Orientierung auf 
Diversitätssensibilität und Diskriminierungskritik geeignet, den Lebenssitu- 
ationen von Kindern und Jugendlichen im Heim inklusiver zu begegnen. Die 
Vorurteilsbewusste Bildung und Erziehung© (vgl. Wagner 2017: 22 ff.) beruht 
auf dem Anti-Bias-Ansatz, einem kindheitspädagogischen Konzept gegen Dis-
kriminierung, das in den 80er Jahren in Kalifornien entstand. Ein Auslöser war 
Kritik an einseitiger, stereotyper Kinderbuchliteratur: Werden „Mittelschichts-
kindheiten“ mit weißen, gesunden Kindern, heterosexuellen Paaren und an-
gelsächsischen Vornamen als „Normalfamilie“ und „normative Kindheit“ ver-
mittelt, so gelten all die Familien als „abweichend“, die Alleinerziehende sind, 
Transferleistungen beziehen, viele Kinder haben und andere (nicht europäi-
sche) Sprachen sprechen. Dieser diskriminierenden „Normierung“ setzte der 



17

G r u n d l a g e n

Anti-Bias-Ansatz ein pädagogisches Konzept entgegen, das in Kitas Ausgren-
zungsmuster erkennen und abbauen hilft. Die Fachstelle Kinderwelten adap-
tierte das Konzept für den Kontext in Deutschland. Worauf zu achten ist, wenn 
die Ziele Vorurteilsbewusster Bildung und Erziehung© auf die pädagogische 
Arbeit mit dem Kinderbuch bezogen werden, wird im Folgenden beschrieben.

Ziel 1: Kinder und Familien in ihren Ich- und Bezugsgruppen-Identitäten 
stärken

„Schaut mal, im Steckbrief steht:  
Alessandro mag Mayo lieber als Ketchup, wie ist das bei euch?“ 

(siehe Steckbrief in Cool Kids & Trần 2000: 118)

Mit Hilfe des Kinderbuchs kann eine Stärkung und Identifikation vieler Kinder 
ermöglicht werden: Dies kann entlang von Vorlieben, Aufenthaltsstatus, Aus-
sehen, Geschlecht und Tätigkeiten aufgezeigt werden. Die Kinder sollen auf 
Basis ihrer Gemeinsamkeiten mit den Protagonist*innen Empathie empfinden. 
Kinder mit verschiedenen Körperformen, Haarstrukturen und Hauttönen so-
wie Sprachen werden in handelnden Rollen gezeigt. Dies zu erleben ist für alle 
Kinder bedeutsam, auch für die, die nicht im Heim aufwachsen.

Achtung!

„Heute schauen wir uns mal an, wie Flüchtlingskinder so leben!  
Seid ihr schon gespannt?“

Es geht nicht um die Vielfalt von Merkmalen im Sinne von „Kind xy ist 
geflüchtet, also ist das jetzt auch Thema“. Kinder sind in ihren kultu-
rellen Hintergründen weitaus vielschichtiger! Sie sind keine Repräsen-
tant*innen von „Flucht“ und die Gefahr, Familien darauf zu reduzieren 
und ihre Verhaltensweisen darüber zu erklären, ist hoch. Zur Ich-Iden-
tität gehören viele soziale Zugehörigkeiten. Kein Mensch ist „nur“ Ge-
flüchtete*r. Daher ist das Kinderbuch für alle geeignet und nicht nur für 
die pädagogische Arbeit mit geflüchteten Kindern.

Das Kinderbuch sollte nicht zum Anlass genommen werden, um geflüchtete 
Kinder über ihre Fluchterfahrungen auszufragen. Das Kinderbuch enthält Ge-
schichten von Kindern, die in Unterkünften für Geflüchtete leben. Es gibt keine 
Berechtigung, auf dieser Basis für „alle“ Kinder im Heim oder mit Fluchter-
fahrung zu sprechen. Dies wäre eine Homogenisierung und schadet der wür-
devollen Repräsentation von heterogenen Lebenslagen von Kindern im Heim.



18

G r u n d l a g e n

Ziel 2: Kindern und Familien Erfahrungen mit Vielfalt ermöglichen

„Schaut mal, das ist Yusuf, er mag Kuscheltiere, hat einen kleinen Bru-
der und mag Raumschiffe. Er will mit seiner Familie in Deutschland 
bleiben. Er hat große Angst, wieder zurück in seine Heimat zu gehen, 
und gleichzeitig vermisst er die Menschen und sein Zuhause dort sehr. 
Schaut mal, seine Freundin heißt Aida, sie hat ihn aufgemuntert, als er 
traurig war. Im Dunkeln bekommt er manchmal Alpträume.“ 

(siehe Steckbriefe in Cool Kids & Trần 2000: 119 & 118)

Jedes Kind verdient die Anerkennung als Person und als Mitglied seiner Be-
zugsgruppen. Da der Hinweis auf Bezugsgruppen Zuschreibungen enthalten 
kann, muss immer wieder überprüft werden, ob und wie und welche Unter-
schiede benannt werden. Es ist wichtig, das Spannungsfeld von Benennen und 
Nicht-Benennen von Unterschieden auszuhalten und abzuwägen, wann die-
se überhaupt thematisiert werden. Manchmal sind Kinder in erster Linie Ge-
schwister oder Freund*innen und manchmal spielt tatsächlich der Fluchtsta-
tus eine Rolle.

Achtung!

„Schaut mal, der arme Yusuf, er ist geflüchtet. Er ist wegen dem 
Krieg mit seiner Familie in andere Länder gegangen. Er ist ganz 
traurig und hat oft Angst. Viele Flüchtlinge sind nach Deutsch-
land gekommen. 
Für die ist das alles hier fremd und neu, ne? Müsst ihr euch mal 
vorstellen!“

Wenn Kinder nicht als Individuen, sondern als Kollektiv dargestellt 
werden („die“ mit Migrationshintergrund, „die“ mit I-Status, „die“ Ein-
kommensschwachen), dann sind damit häufig stereotype Vorstellungen 
über ein imaginiertes Kollektiv verbunden („Die Araber“, „Flüchtlinge“, 
„Asylanten“). Wenn korrekte und respektvolle Worte für Zugehörigkei-
ten fehlen (zum Beispiel „Z“-Wort statt Rom*nja und Sinti*zze), werden 
diskriminierende Zuschreibungen verstärkt, auch wenn man das nicht 
will. Unterschiede sachgerecht zu benennen, ist gar nicht so einfach 
und braucht eine vertiefte Auseinandersetzung und eigene Position.

Benennung von Flucht als Unterscheidung folgt keinem Patentrezept. Die Auf-
gabe ist es, sehr differenziert von Fall zu Fall abzuwägen, ob es hier tatsäch-
lich um Flucht geht oder um eine Kindergruppe, die nach einer gemeinsamen 
Lösung sucht, wie im Kapitel 5. Im Gegenzug zu Kindern mit deutscher Her-



19

G r u n d l a g e n

kunft und Pass, sind viele Kinder mit Fluchtstatus strukturellen, institutio-
nellen und alltäglichen Diskriminierungen direkt und indirekt ausgesetzt. Sie 
sind „different Gleiche“, weil sie Kinder sind, die qua Fluchtstatus anders in 
der hiesigen Gesellschaft behandelt werden.

Falls Sie sich im Negativ-Beispiel wiederentdecken, begrüßen Sie das und ach-
ten Sie auf das, was in Ihnen vorgeht, vielleicht Bagatellisierung: „So schlimm 
ist das jetzt doch nicht!“ oder Empörung: „Darf man das jetzt schon auch 
nicht mehr sagen?!“ und vielleicht auch Rechtfertigung: „Naja, meine Freun-
din spricht auch Arabisch und die findet das okay!“ Solche Reaktionen ge-
ben Hinweise auf Abwehrmuster und sind wichtige Impulse für eine fundierte  
Auseinandersetzung mit:

	p Begriffen: Jeder Begriff hat eine Historie und einen Entstehungskontext, 
über die es etwas zu lernen gibt.
	p Sprache: Sprache schafft Wirklichkeit, die gewaltvoll sein kann. Sie beein-

flusst, was wir denken und wie wir uns verhalten.
	p Privilegien: Manchmal maßen sich Menschen an, über Lebensrealitäten 

zu urteilen und Bescheid zu wissen (Expert*innenstatus), die nicht ihren 
eigenen entsprechen.
	p Schubladen: Lebensrealitäten ausblenden, indem sie nicht sachgerecht 

und differenziert benannt werden, lädt zu Pauschalisierungen ein.
	p Handeln: Nicht nur in der Sprache, sondern auch im Handeln spiegeln sich 

eigene Annahmen wider – auch ohne dass es bewusst wird. Eine Bewusst-
werdung und die Aneignung von sachgerechtem Wissen ist unabdingbar 
für eine Sensibilisierung.
	p Wissen: Es gibt viele Glossare – Erklärungen zu Worten –, die zeigen, dass 

Worte zur Benennung der Verschiedenheit von Menschen keineswegs 
neutral sind. Selbstbezeichnungen sind grundsätzlich Fremdbezeichnun-
gen vorzuziehen.
	p Pädagogik: Es gibt Ansätze, die weniger machtkritisch auf defizitäre 

Zuschreibungen und machtvolle Differenzkategorien zurückgreifen. Es ist 
hilfreich, Ansätze zu wählen, die die Betroffenenperspektive aktiv mitden-
ken und machtkritische Pädagogiken anbieten.

Hinweise zum Weiterlesen

•	 Arndt, Susan, and Nadja Ofuatey-Alazard (Hrsg.) (2015): Wie Rassis-
mus aus Wörtern spricht: (K)Erben des Kolonialismus im Wissens-
archiv deutsche Sprache: ein kritisches Nachschlagewerk. 2. Aufla-
ge. Münster: Unrast Verlag.

•	 Matzner, Michael (Hrsg.) (2012): Handbuch Migration und Bildung. 
Pädagogik. Weinheim, Basel: Beltz.



20

G r u n d l a g e n

Ziel 3: Das kritische Denken über Ungerechtigkeit  
und Diskriminierung anregen

„Abschiebung bedeutet, dass die Familie laut Gesetz nicht mehr in 
Deutschland leben darf.“

Aspekte von Vielfalt werden sachgerecht aufgegriffen, um Kinder und Familien 
in der Praxis zu stärken. Dies ist auch den Kindern und Familien zu vermitteln. 
Manche Vielfaltsaspekte sind mit schmerzlichen Diskriminierungserfahrun-
gen verbunden. Nicht alle Unterschiede sind gleich unterschiedlich. Die Haar-
länge kann zwar als physischer Unterschied eine Unterscheidung aufmachen, 
doch das Vorhandensein eines deutschen Passes oder eines afghanischen 
Passes hat tiefgreifendere Wirkungen, was Mobilitätsrechte und Erfahrungen 
mit strukturellem Rassismus angeht. Eine fundierte Auseinandersetzung mit 
Diskriminierungsformen schafft eine geeignete Grundlage für kritisches Den-
ken und Handeln. Es ist wichtig, die Vielfalt innerhalb der Gruppe von Kindern 
im Heim als auch die Vielfalt an Kindheiten allgemein hervorzuheben, um die 
eigenen Normalitäten nicht als gegeben und gesetzt zu betrachten. Es gibt 
keine Kindheit, die per se als erstrebenswerter, wertvoller und glücklicher 
erlebt wird – solche Vorstellungen und Durchsetzungen von Kindheitsbildern 
sind nicht universell, sondern machtvoll und unterdrücken andere Perspekti-
ven und Lebensrealitäten.

Alle Kinder und Kindheiten haben ihre Berechtigung. Werden Sie mit Kindern 
und Familien kritisch über Dinge, „die so sind, wie sie sind“, und üben Sie sich 
darin, Sachinformationen zu vermitteln. Die moralisch-sozialen Entwicklungs-
potentiale und der Dialog über Gerechtigkeit sind für alle Beteiligten bedeut-
sam: Wer darf bleiben? Wer muss gehen? Es sind wichtige gesellschaftliche 
Fragen, die unmittelbaren Bezug zu Identität, Zugehörigkeit sowie Privilegien 
und Benachteiligungen haben. Scheuen Sie nicht den Dialog.

Achtung!

„Was? Warum es einen Wachschutz da gibt?  
Na, der passt auf alle auf, so wie die Polizei! Das ist wie im  
Museum, da gibt es auch eine Person, die aufpasst.“

Achten Sie auf unverhältnismäßige Vergleiche. Durch diese werden 
beispielsweise die Diskriminierungen geflüchteter Kinder bagatelli-
siert und alle Kinder „gleich gemacht“. Wenn die Geschichten irgendwie 
schön sind, aber nicht tiefer durchdrungen werden, werden Ungleich-
heitsverhältnisse ausgeblendet, was maßgeblich zu ihrem Fortbeste-
hen beiträgt. Was nicht bewusst gemacht wird, kann auch nicht so ein-
fach verändert werden.



21

G r u n d l a g e n

Hier ist es relevant, als Fachkraft empathisch zu sein, anstatt Mitleid gegen-
über einer Lebenswelt zu haben. Das ist notwendig wegen der verschiedenen 
Positionierungen von Menschen in der Gesellschaft und damit den Biografien, 
Identitäten und Selbstverständnissen. Erfahrungen fußen mal mehr und mal 
weniger auf ähnlichen Horizonten. Manche Familien haben Angst, die Polizei zu 
sehen (im Falle einer Duldung, angedrohten Abschiebung oder Racial Profiling 
Erfahrungen) – andere denken an „Freund und Helfer“. Unrechtserfahrungen 
nicht anzusprechen, macht die Erfahrungen der Kinder „unsichtbar“. Schär-
fen Sie das Bewusstsein aller, dass die Gesellschaft für manche mehr und für 
manche weniger Rechte bereithält. Es ist nicht ganz leicht, gleichwohl braucht 
es ein Thematisieren von Einseitigkeiten, Ausschluss und Diskriminierung und 
den Blick auf eigene Einseitigkeiten und Wissens- und Erfahrungslücken.

Ziel 4: Das Aktivwerden gegen Unrecht und Diskriminierung unterstützen

„Es ist ein Kinderrecht, dass kein Kind unfair behandelt werden soll. 
Es ist richtig daneben, dass viele Rechte für Kinder im Heim nicht 
eingehalten werden. Im Radio habe ich gehört, dass die Familien zum 
Teil nicht zusammen sein dürfen. Nun stehen bei uns im Viertel auch 
viele Heime, habt ihr eine Idee, wie wir mit den Familien was machen 
können?“

Sozial ungleich verteile Zugänge, Ressourcen und Rechte sind mitzudenken, 
wenn es um Inklusion und Exklusion geht. Einige Kinder fühlten sich im Hin-
blick auf die Unterbringung wie „Tiere“ behandelt und berichteten das auch 
auf einer Lesung. Sie forderten eine Abschaffung der Heime. Diese sind struk-
turell-institutionell ermöglicht. Abschiebungen sind an der Tagesordnung und 
Kinder bekommen mit, dass manche Menschen nicht mehr im Heim sind. Die 
Kinderrechte werden insbesondere bei Kindern im Heim nicht ausreichend 
berücksichtigt. Thematisieren Sie dies in einfacher Sprache. Auch wenn es 
schwer im Magen liegt, es ist eine soziale Tatsache, die nur verändert wird, 
wenn wir darüber in einen Dialog treten und es sichtbar machen. Achten Sie 
darauf, diese Thematisierung unabhängig vom Kind (also nicht an der kon- 
kreten Erfahrung des Kindes) zu erklären und sich aktiv zu positionieren und 
nach gemeinsamen Lösungen zu suchen. Der Ohnmacht angesichts eines 
„Systems“ kann im eigenen Handlungsspielraum und dem der Kinder etwas 
entgegengesetzt werden. Es gibt kein System ohne Menschen. Beginnen Sie 
daher nicht, die ganze Gesellschaft zu verändern, sondern spürbar, sichtbar 
und wirksam Veränderungen realistisch umzusetzen. Es braucht souveräne, 
klare Sprache, Ausdrucksweisen und Positionen über Ungerechtigkeiten in 
der Gesellschaft. Geben Sie diesen Raum, statt sie zu übergehen. Falls Sie Un-
sicherheiten verspüren, gehen Sie in einen Austausch mit erfahrenen (Selbst-)
Organisationen. „Show, don’t tell“ ist genauso bedeutsam – zeigen Sie, dass 
Sie die Dinge nicht so belassen, wie sie sind. Werden Sie aktiv. Das Aktiv-Wer-



22

G r u n d l a g e n

den kann viele Formen annehmen, bleiben Sie im Dialog mit den Menschen, 
die betroffen sind.

Achtung!

„Diese Verhältnisse sind furchtbar!  
Lasst uns doch eine Spendenaktion für die Familie planen!“

Für die Einfühlung in die Lebensrealitäten marginalisierter Menschen, 
vor allem Kinder, braucht es eine gewisse Distanz zu sich selbst und 
eine Draufschau auf die eigenen Privilegien. Wenn Sie diesen Schritt 
überspringen und direkt „Mitleid“ und „Hilfedrang“ verspüren, tun Sie 
dies aus einer eher unbedachten privilegierten Position. Wir alle haben 
Assoziationen zu „Flüchtlingen“ und können, statt sie zu verschwei-
gen, über die je eigenen Bilder und Annahmen reflektieren, um darauf 
basierende Verhaltensweisen besser zu verstehen. Manchmal führen 
emotionale Reaktionen, wie im obigen Zitat ausgedrückt, zu weiteren 
Abhängigkeitsverhältnissen und Bevormundung, was zu weiteren Aus-
schlüssen und Fehlrepräsentation von marginalisierten Menschen- 
(gruppen) führen kann. Inklusionsexpert*innen sind damit gleichzeitig 
gewissermaßen auch Exklusionsexpert*innen. Teilhabe lässt sich nur 
über vorangegangene Ausschlüsse verstehen. Mitunter finden Exklusi-
onsmechanismen auch bei wohlgemeinten Handlungen unter dem La-
bel „Inklusion“ statt. Die Expertise zur Exklusion ist damit unabdingbar 
für eine inklusive Arbeit. Ein Inklusionskind verkörpert keine Inklusion 
per se. Hinterfragen Sie gerne, wann und wie „Inklusion“ und „Vielfalt“ 
verwendet wird.

Das Buch ist kein Beitrag, Kinder mit Fluchterfahrung als „bemitleidenswerte“ 
und „besondere“ Gruppe zu betrachten, die mit Gerechtigkeitssinn „gerettet“ 
wird. Es geht im Kinderbuch darum, zu zeigen, wie vielschichtig deren Alltag, 
Lebensverhältnisse und Persönlichkeiten sind.

Empowerment und Bewusstwerdung als Querschnitts- 
themen

Für eine inklusive Praxis geht es um Bewusstwerdung, Empowerment und 
das Offenlegen von diskriminierenden Strukturen, von denen wir, privilegierte 
Fachkräfte, selbst häufig profitieren – und die wir oft nicht wahrnehmen kön-
nen. Manchmal brauchen diskriminierungserfahrene Menschen etwas ande-
res als privilegierte Menschen, die ganz andere Vorstellungen haben können. 
Manchmal braucht es andere Konzepte, um die gleiche Teilhabe einzulösen. 



23

G r u n d l a g e n

Auf der Ebene von Kindern ist der Bewusstwerdungsprozess als eine Empow-
ermentstrategie begleitbar. Bedürfnisse, Gerechtigkeitsempfinden und Lern-
relevanzen für den Alltag von Kindern in einem kollektiven Prozess zu fördern,  
setzt auch unkonventionelle pädagogische Strategien voraus.

Empowerment wird verschieden verwendet. In diesem Material ist Empower-
ment ein politisches Konzept, welches die Situation diskriminierter Personen- 
(gruppen) in den Blick nimmt. Es ist keine rein individuelle Stärkung, sondern 
vielmehr geprägt durch die Auseinandersetzung mit Macht, Unterdrückung und 
kollektiven Strategien für die Überwindung des Status Quo. Empowerment und 
Veränderungen sind ineinander verwoben. Empowerment setzt die Auseinander-
setzung mit Handlungsperspektiven innerhalb von Machtverhältnissen voraus. 
Die häufig verhandelte Selbstbemächtigung führt zu Erweiterung der Teilhabe 
und Handlungsperspektiven, zu Stärkung und zu Verständnis, inwiefern Struk-
turen zu Ausgrenzung führen und das eigene Sein mitbedingen. Der erfahrenen 
Handlungsohnmacht und verinnerlichten Unterordnung werden Empowerment- 
prozesse entgegengesetzt – und das auf verschiedene Art und Weise:

„Vor diesem Hintergrund bildet er für PoC ein wichtiges, philosophi-
sches, praktisches, politisches Instrument für die politische Selbstor-
ganisierung, für die Entwicklung einer kollektiven Kultur des selbst-
bewussten Widerstands gegen Ungleichheit sowie rassistische und 
diskriminierende soziale Gewalt- und Unterdrückungsstrukturen und 
für die Selbststärkung, Selbstbestimmung und Partizipation im Sinne 
individueller und gesellschaftspolitischer Veränderung“ (Can 2011: 589).

Die Auseinandersetzung mit Ausschlüssen und Einseitigkeiten ist unabding-
bar, um gesellschaftliche Ungleichheiten und Einschränkungen im Alltag zu 
erkennen sowie Partizipationsmöglichkeiten pädagogisch realisieren zu kön-
nen. Falls Sie weniger rassistische Erfahrungen machen, ist es empfehlens-
wert, ein Critical Whiteness Training zu absolvieren. Wenn weiße Fachkräfte 
mit nicht-weißen Zielgruppen arbeiten, entsteht ein Macht- und Dominanzge-
fälle. Dieses muss den Fachkräften nicht bewusst sein, um wirksam zu wer-
den. Daher ist es wichtig, sich mit den eigenen Privilegien und ihrem Einfluss 
auf das berufliche Handeln auseinanderzusetzen und die eigene Organisation 
kritisch in den Blick zu nehmen.

Bewusstwerdung als ein Auseinandersetzungsprozess verläuft je nach Vor-
wissen, Erfahrung und Positionierung verschieden, ist von Widersprüchen und 
Ambivalenzen geprägt und ist in der Regel ein schmerzhafter Prozess. Empo-
werment kann auch Räume der Selbstfürsorge beinhalten, um schwierigen 
Strukturen und Diskriminierungserfahrungen zu begegnen. Maßgeblich ist  
die kollektive Erfahrung der Unterdrückung. Empowerment meint in diesem 
Sinne keine beliebige Stärkung von Kindern und Jugendlichen. Fachkräfte of 
Color sind auch betroffen. Gehörlose Menschen, wohnungslose Menschen. 



24

G r u n d l a g e n

Menschen, die systematisch (strukturell, institutionell, kulturell, sozial, poli-
tisch, wirtschaftlich) ausgeschlossen werden. Diese Ausschlussmechanismen 
sind derart gefestigt, dass sie historisch begründet werden können und vor 
und nach einzelnen Personen fortbestehen. Empowerment als Stärkung ist 
politisch zu verstehen. Politisch im Sinne von Vernetzung, von Widerständig-
keit, von Sichtbarkeit, von Sichtbarmachung von Gewalt und Macht. Wo Macht 
und Unterdrückung sind, ist auch viel Potenzial zum Widerstand. Um sich 
Handlungsräume, Identitäten und Autonomien anzueignen und aufzuzeigen, 
braucht es viele Ansätze und Maßnahmen und Pädagogik kann eine davon sein.

Pädagogik ist politisch

Das Kinderbuch von und über mehrfachdiskriminierte Menschen entlang Unter-
bringung, Alter, Geschlecht, Bleibestatus und natio-ethno-kulturell zugeschrie-
bener Ordnungen (Mecheril et al. 2010) eröffnet einen Raum, der politisch ist, 
Potenziale freisetzt und Handlungsstrategien eröffnet. An diesen gilt es pädago-
gisch anzusetzen. Unterdrückende Verhältnisse sind nicht einfach nur „schlecht“, 
sie haben Potential: Potenzial, kritisch zu sein, sich zur Wehr zu setzen, die Ver-
hältnisse und eigene Eingebundenheit zu nutzen. Diese Kindheiten sind kein De-
fizit – die Kinder sind weder bemitleidenswert noch verloren. Die Betrachtung 
als Opfer, Traumatisierte oder Resiliente greift zu kurz: Das Augenmerk auf in-
dividuelle Charaktereigenschaften eines Kindes oder seine „innere psychische 
Widerstandskraft“ blendet die Verhältnisse aus, die seine Erfahrungen erst mög-
lich machen. Die Bewusstmachung des „Nicht dermaßen regiert [W]erden[s]“ 
(Foucault & Seitter 1992: 12) von diesen Verhältnissen, ist die Aufgabe der  
kritischen Pädagogik, denn auch Unterdrückung, Unterordnung und Dominanz 
werden erlernt. Das Verstehen der Verhältnisse impliziert einen erweiterten 
Handlungsspielraum und Bemächtigung innerhalb von gesellschaftlichen Ver-
hältnissen und Alltag. Dass Kinder mitunter auch psychosoziale Unterstützung 
von Fachkräften brauchen und durch ihre Biografien wichtige Erfahrungswerte 
für sich, ihr Leben und andere Menschen in sich tragen, steht außer Frage. Wenn 
Pädagogik politisch ist, braucht es dennoch mehr als „traumasensible Maßnah-
men“. Wenn es legale und sichere Wege gäbe, Asyl zu erhalten, würden weniger 
Traumata entstehen. Die Lebensrealitäten von institutionell und staatlich mar-
ginalisierten Familien - Franziska Eisenhuth spricht von staatlich verursachter 
Armut (Eisenhuth 2015) – werden in diesem Begleitmaterial sichtbar gemacht 
und das vermeintliche „Schweigen“ der Mehrheitsgesellschaft über dieselben 
gebrochen. Gebrochen, indem die verschiedenen Beiträge aufzeigen, dass wir 
jenseits der „Fluchtkategorie“ vieles vorfinden und dass manchmal pädagogi-
sches Handeln gegenüber Familien mehr über uns aussagt als über die Kinder. 
Das Begleitmaterial ist eine Einladung, über unbequeme Fragen nachzudenken 
als auch praktische Möglichkeiten zu entdecken. Die Kinder aus dem Kinderbuch 
haben ihre Stimme – sie hatten sie auch nie verloren. Wir haben nur verlernt 
zuzuhören, hinzusehen und uns zurückzunehmen mit der Annahme, verstanden 
zu haben, was wir oftmals nicht verstehen können.



25

G r u n d l a g e n

Quellen

•	 Can, Halil (2011): Empowerment – Selbstbemächtigung in People of Co-
lor-Räumen. In: Arndt, Susan; Ofuatey-Alazard, Nadja (Hrsg.): Wie Rassis-
mus aus Wörtern spricht. (K)Erben des Kolonialismus im Wissensarchiv 
deutsche Sprache. Münster: Unrast, 587-590.

•	 Eisenhuth, Franziska (2015): Strukturelle Diskriminierung von Kindern 
mit unsicheren Aufenthaltsstatus. Subjekte der Gerechtigkeit zwischen 
Fremd- und Selbstpositionierungen. Wiesbaden: Springer VS.

•	 Foucault, Michel; Seitter, Walter (1992): Was ist Kritik? Berlin: Merve.
•	 Mecheril, Paul; Annita Kalpaka; Claus Melter; Inci Dirim; do Mar Castro 

Varela, María (2010): Migrationspädagogik. Weinheim, Basel: Beltz  
(Studium Paedagogik).

•	 Wagner, Petra (Hrsg.) (2017): Handbuch Inklusion: Grundlagen vorur-
teilsbewusster Bildung und Erziehung. 4. Auflage. Freiburg, Basel, Wien: 
Herder.



26

G r u n d l a g e n

0.1 Das ist doch nichts für Kinder!  
Zu möglichen Abwehrmustern rund um das Kinder-
buch

Hoa Mai Trần

Kapitelübergreifende Grundlagen

Das Begleitmaterial gibt viele Impulse, in welche thematische und didakti-
sche Richtungen das Kinderbuch eingesetzt werden kann. In diesem Teil wird 
gezeigt, warum Diskriminierung ein Thema für alle ist und warum das Kin-
derbuch und das Begleitmaterial für alle Fachkräfte und jungen Menschen 
relevant ist. Verschiedene Abwehrmuster werden näher betrachtet, die von 
Fachkräften insbesondere im Bereich der Kindertageseinrichtung wiederholt 
geäußert werden:

	p Kinder sind zu jung, um das Thema zu verstehen
	p Kinder sind emotional zu schützen vor den belastenden Themen des Kin-

derbuchs
	p Kinder haben nichts mit dem Thema zu tun, da sie selbst keine Fluchter-

fahrung haben

Das Kinderbuch behandelt Themen aus dem Leben der Kinder in den Unter-
künften. Es sind gleichzeitig Themen, die über diesen spezifischen Kontext 
und Alltag hinausgehen. In der pädagogischen Praxis gibt es häufig Vorbehal-
te, mit dem Kinderbuch zu arbeiten, die auf widersprüchliche gesellschaftli-
che Realitäten verweisen. Einige Vorbehalte werden im folgenden Text näher 
beleuchtet und in Verbindung mit Adultismus und Rassismus gebracht. Dieser 
Beitrag ist für eine Auseinandersetzung mit eigenen Unsicherheiten und Vor-
behalten als Anregung gedacht.

Vorbehalt 1: „Das Buch ist doch nichts für die Kindertages-
einrichtung, das ist nur was für große Kinder! Nichts für 
jüngere ...“

In meiner eigenen Fortbildungspraxis frage ich als Dozentin rund um das The-
ma „Kinder mit Fluchterfahrungen in Deutschland“ üblicherweise die ersten 
Gedanken zum Begriff „Flüchtlingskinder“ ab. Häufig kommen direkt und indi-
rekt Assoziationen wie „arm“, „ungebildet“ und „bemitleidenswert“ auf. Neben 
der Frage, woher diese Bilder kommen, wird schnell klar, dass es sich um 
ein beladenes Thema handelt. Wenn wir beispielsweise Hilfe assoziieren und 
Mitleid mit Menschen empfinden, bevor wir ihnen begegnet sind, ist dies ein 
Hinweis auf Bilder im Kopf, die im Fall von Kindern mit Fluchterfahrung ei-

j Methode für  
die Praxis



27

G r u n d l a g e n

nen adultistischen und rassistischen Beigeschmack haben. Kein Wunder, dass 
junge Menschen nicht als „Flüchtling“ bezeichnet werden möchten. Eine per-
manente und intensive Reduzierung auf dieses eine Merkmal ist gewaltvoll, 
ausschließend und entwürdigend. Mitgefühl in Form von Mitleid macht Kinder 
und Jugendliche „kleiner“ als sie sind und ihre vielschichtigen Erfahrungen 
unsichtbar und unhörbar – obwohl sie doch auf eine würdigere Weise gesehen 
und anerkannt werden möchten.

Reflexionsfragen

	p Sind ihre Lebenserfahrungen welche, über die Sie und andere per 
se nicht sprechen dürfen?
	p Wofür konkret sind Kinder „zu jung“?
	p Was ist mit den Kindern, die diese Lebensrealität erleben?
	p Wie fühlen sie sich bei solchen Sätzen?
	p Warum sind Erwachsene nicht zu „alt“, um „junge“ Themen und  

Erfahrungen nachzuvollziehen?

Kinder sind durchaus in der Lage, die verschiedenen Themen des Buchs zu 
verstehen und sich mit diesen eigenständig auseinanderzusetzen. Es sind die 
Lebensrealitäten von Kindern selbst, die im Buch erzählt werden und in ihrem 
Facettenreichtum Anerkennung verdienen. Es geht nicht darum, Wissen über 
FlüchtlingsKinder, Krieg und Trauma zu vermitteln. Manchmal ist das Prob-
lem eher so, dass Erwachsene ihre Verunsicherungen auf Kinder übertragen, 
als dass die Kinder „noch nicht so weit“ sind. Zum Einsatz des Kinderbuchs 
und Begleitmaterials ist die Frage nicht ob, sondern wie es in der Praxis auf-
gegriffen wird. Das Buch auf einen tragischen (Flucht-)Aspekt zu reduzieren, 
verfehlt die Inhalte und Lebensrealitäten der Kinder im Heim. Es nimmt ihnen 
die Würde, in ihren vielseitigen Aspekten, Erfahrungen und Zugehörigkeiten 
wahrgenommen zu werden, als das, was sie werden und sind. Und das ist 
keinesfalls ein „Flüchtling“. Hier ist die Rolle von pädagogischen Fachkräften 
wichtig, da diese entscheiden, wer wie in Kinderliteratur gesehen wird. Wel-
che Geschichten wie durch wen erzählt werden – wer handelnd und in Würde 
abgebildet wird und wer in seinen Lebensrealitäten unsichtbar bleibt.

Dass Kinder zu jung sind, um „das Thema“ zu verstehen, ist auch pädago-
gisch nicht begründbar. Themen in der Pädagogik sind aus dem Alltag und 
aus den Lebenswelten der Kinder abzuleiten und nicht an starren Alterskate-
gorien festzumachen. Aus der Perspektive einer inklusiven Pädagogik ist es 
bedeutsam, Kinder zu stärken. Es gibt viele Gemeinsamkeiten zwischen den in 
Deutschland aufwachsenden Kindern – ob Heimkontext oder nicht. Gleichzei-
tig ist die Thematisierung von Ungerechtigkeit und die Förderung kritischen 
Denkens genauso bedeutsam.



28

G r u n d l a g e n

Vorbehalt 2: „Das Thema ist nun wirklich zu schwer. Gewalt, 
Krieg, diese Umstände. Das geht nun wirklich zu weit…“

Wenn eine für ein Kind wichtige Person verstorben ist, ist das kein Grund, nicht 
darüber zu reden. Es nicht zu thematisieren, sondern zu tabuisieren, wäre 
sogar pädagogisch bedenklich. Prinzipiell ist es möglich, über alle Themen 
mit Kindern zu sprechen, die sie mehr oder weniger betreffen. Pädagogische 
Fachkräfte haben Vorbildfunktion im Umgang damit. Wenn die Lebenssituati-
on im Heim das „Bestürzende“ ist, dann zeigt es eine Lücke im eigenen Welt-
bild, denn diese Lebensrealitäten sind Teil von Deutschland und sind nicht 
einfach so „wegzuschieben“. Manche Fachkräfte macht die Lebenssituation 
vieler Kinder im Heim sehr betroffen. Manchmal hilft es, den Reflexionsfokus 
bei sich selbst anzusetzen.

Reflexionsfragen

	p Gibt es in Ihrer Erinnerung Erfahrungen, die Sie als Kind gemacht 
haben, die rückblickend schwierig waren (zum Beispiel ein Unfall, 
Trennung, schwere Konflikte oder Verluste)?
	p Wie wäre es, wenn andere Menschen Sie darauf reduzieren?
	p Wurde als Kind mit Ihnen über heikle Themen gesprochen? Warum 

(nicht)? Was hätten Sie sich als Umgang von ihrem Umfeld ge-
wünscht?
	p Warum ist es wichtig, sich auch mit schwierigeren Erfahrungen aus-

einanderzusetzen und darüber eine Sprache zu entwickeln?
	p Warum denken und fühlen Sie die „Schwere“ des Themas?
	p Welche Bilder kommen Ihnen in den Sinn?
	p Was für Gefühle werden in Ihnen ausgelöst, die es Ihnen erschwe-

ren, mit dem Kinderbuch zu arbeiten?
	p Was hat das mit Ihrer eigenen (Berufs-)Biografie zu tun?
	p Welche Bildungsmöglichkeiten verwehren Sie den Kindern bei der 

Nicht-Thematisierung?

Natürlich sollten verschiedene Themen des Kinderbuchs Relevanz haben für 
die Kinder, denn kein Buch soll zwanghaft mit Kindern besprochen werden – 
egal welchen Alters. Das Buch ist aber keineswegs tragisch und von Trauer 
durchzogen, es zeigt gleichermaßen die Handlungsstrategien, den Eigensinn, 
witzige Momente und die kollektive Identität von Kindern aus verschiedenen 
Familiensituationen. Die Kinder aus dem Projekt waren zwischen 4 und 12 
Jahre alt und haben selbst Kita, Grundschule und weiterführende Schulen be-
sucht. Das „Nichts für die Kita“-Argument zählt also streng genommen nicht, 
weil auch Kinder aus Kindertageseinrichtungen gezeichnet haben und Ge-
schichten erzählt haben.



29

G r u n d l a g e n

Vorbehalt 3: „Naja, aber wenn wir doch nur deutsche Kinder 
bei uns haben?!“

Die Kinder, die im Projekt des Buchs involviert waren, und die Lebensrealitäten 
vieler Kinder in Heimen für geflüchtete Menschen sind Teil „unserer“ Gesell-
schaft. Die Ausblendung von Lebensrealitäten, welche nicht unter den Kindern 
und Jugendlichen einer Zielgruppe vertreten sind, kommen einer Herunter-
stufung der Bedeutsamkeit von Lebensrealitäten gleich, da es diese unsicht-
bar macht. Das Kinderbuch „Wir Kinder aus dem FlüchtlingsHeim“ zeigt junge 
Menschen, deren Erfahrungen schon jahrzehntelange Realität in Deutschland 
sind. Es zeigt sie vielschichtig, wie das Leben und die Kinder auch sind. Nun 
sind sie Jugendliche, die mittlerweile wahrscheinlich ganz andere Geschich-
ten erzählen würden. Sie gehören zur Gesellschaft, obwohl eben diese ihnen 
oft Barrieren in den Weg stellt und eine gleichberechtigte Teilhabe verwehrt. 
Und dennoch halten viele Kinder und Jugendliche an ihrer Existenzberechti-
gung und an ihren Rechten fest, statt den Status quo einfach nur zu akzeptie-
ren. Nicht vorzukommen, nicht als „normal“ zu gelten, nicht dazuzugehören 
kann tiefe Spuren in der eigenen Identität hinterlassen.

Reflexionsfragen

	p Welche Lebensrealitäten sind es wert, in Kinderbüchern gezeigt  
zu werden?
	p Warum kann es bedeutsam sein, sich mit Lebensrealitäten aus- 

einanderzusetzen, die der eigenen weniger ähnlich sind?
	p Was passiert, wenn Kinder und Familien in ihren verschiedenen 

Erfahrungen in der Pädagogik nicht thematisiert werden?
	p Welche Gemeinsamkeiten haben Kinder und Jugendliche mit und 

ohne Fluchterfahrung in ihren Bedürfnissen und Alltagsthemen?
	p Was bedeutet „Deutsch sein“? Falls Sie sich als „deutsch“  

identifizieren: Welche Themen beschäftigen Sie als „Deutsche*r“?  
Gibt es so etwas wie reservierte Themen für „deutsche“ und  
„nicht-deutsche“ Kinder?

Die Vorstellung, dass Themen nur nicht-deutsche Kinder und Kinder mit 
Fluchterfahrung betreffen, ist fragwürdig, denn Zugehörigkeit, Identität und 
Freund*innenschaft sind Themen für alle. Auch Rassismus ist kein Thema, das 
nur relevant ist für Kinder, die davon negativ betroffen sind. Vieles kann the-
matisiert werden: Dass es Proteste gegen Menschen gibt, die sich in der Welt 
bewegen und ihr Recht einfordern, in Deutschland zu bleiben, oder dass Vier-
tel, wo besonders viele Heime sind, eher gemieden werden. Kritisches Weiß-
sein für fraglos zugehörige Passdeutsche und Empowerment für rassismus- 
erfahrene Menschen sind zwei Seiten derselben Medaille. Wird das Kinder-



30

G r u n d l a g e n

buch als Buch zum Sonderthema „Flucht“ betrachtet, das als ein Ausnahme- 
thema zu behandeln ist, offenbart dies folgende Muster:

	p Dethematisierung: „Das ist doch nicht wichtig für uns und mich!“; „Das 
Thema ist mir nicht geläufig.“; „Ja, das ist wichtig, aber lasst uns doch 
lieber…“
	p Privilegierte Ignoranz: „Wir wollen und müssen uns nicht damit auseinan-

dersetzen, gerade weil wir nicht betroffen sind.“
	p Dominanzverhalten und Unsichtbarmachung: „Wir haben hier andere The-

men!“; „Ich entscheide über wen und was wir sprechen!“; „Das hat keine 
Priorität für mich und ist nicht relevant.“

Die Auseinandersetzung mit dem Kinderbuch und dem Begleitmaterial ist im-
mer auch die Auseinandersetzung mit mir selbst – auch in meiner pädago-
gisch-professionellen Rolle. Weil Kinder selbst keine Fluchterfahrung haben, 
heißt das nicht, ihnen die Geschichten darüber vorzuenthalten. Auch in der 
deutschen Geschichte hat es viel Flucht und Vertreibung gegeben. Was hat es 
mit den Ausblendungen und der Abwehr, sich mit der Thematik auseinander-
zusetzen, auf sich?

Wenn nicht über die Situation in Heimen gesprochen wird, wird sich so schnell 
nichts daran ändern. Die Nicht-Auseinandersetzung mit der Situation von 
Menschen hat Folgen, sie kappt die Verbindung zu ihnen und behandelt ihre 
Themen und Belange als untergeordnet. Die Abwehr von Themen im pädago-
gischen Feld bedeutet eine machtvolle Begrenzung des Zugangs der Kinder 
zu Wissen über sich selbst, über die Gesellschaft, über Sachthemen. Gleich-
zeitig zeigt sich darin mangelnde Wertschätzung für die Lebensrealitäten in 
Deutschland lebender Kinder. Die Zurückweisung von Themen aus der sozi-
alen Wirklichkeit als irrelevant oder zu schwer stellt auch eine privilegier-
te Weigerung dar, diese Realitäten zur Kenntnis zu nehmen, und erzeugt die 
Zurückweisung von Menschen, die damit in Verbindung gebracht werden. Dies 
folgt dem Muster: Nicht die Probleme sehen und wie man sie lösen kann, son-
dern Menschen zum Problem erklären. Damit werden nicht nur Themen aus-
gegrenzt, sondern auch Menschen, und diskriminierende Abwertungsmuster 
werden verfestigt. Sich auf diese Spaltung nicht einzulassen, sondern das 
Verbindende zu erkennen und gegen Ungerechtigkeit solidarisch einzustehen, 
ist das Credo des inklusiven Praxiskonzepts der Vorurteilsbewussten Bildung 
und Erziehung©. Das Kinderbuch ist mit seiner Themenvielfalt sehr gut geeig-
net, diesen Anspruch einzulösen.

Wer Inklusion intersektional denkt, weiß, dass es auch hier nicht reicht, ein 
Diversitätsmerkmal zu betrachten. Und die Kinder im Heim sind sehr divers, 
viele sind in Deutschland geboren, die Sprachen sind vielseitig – auch die Hin-
tergründe und Geschichten der Familien. Doch was sie tatsächlich verbindet, 
ist das Aufwachsen in der Bundesrepublik, das Gefühl „anders“ zu sein, be-



31

G r u n d l a g e n

ziehungsweise von anderen „anders“ gemacht zu werden, untergeordnet oder 
als „Andere“ nicht ernst genommen zu werden. Solche Themen können auch 
für nicht Betroffene in einer gewissen Form zugänglich sein. Alle Kinder brau-
chen für ihre Identitätsentwicklung und Bildung das Gefühl von Zugehörigkeit, 
Akzeptanz und gleichwertigen Teilhabemöglichkeiten. Gesamtgesellschaftlich 
ist das ein sehr weiter Weg, doch das Buch macht auch Mut, mit Ausgrenzung 
umzugehen, sich gemeinsam zur Wehr zu setzen und zum Austausch über 
das, was „fair“ und „unfair“ ist. Kinder brauchen in dieser Auseinandersetzung 
auch Erwachsene und Pädagog*innen, die solche Prozesse begleiten. Kinder-
buch und Begleitmaterial eignen sich nicht nur, wenn es dezidiert um die The-
men Flucht-Krieg-Ankommen geht. Sie können auch zu Themen wie Gerech-
tigkeit, Familie, Spiel und Freund*innenschaft genutzt werden. Themen, die für 
die Cool Kids genauso dazugehören und Teil ihrer Lebensrealitäten sind, wie 
auch für Kinder, die nicht im Heim aufwachsen. Zusammen mit den Kindern, 
Jugendlichen, Familien und Ihrem Team können Sie sich in der Arbeit mit dem 
Kinderbuch und dem Begleitmaterial für die Anerkennung und Sichtbarkeit 
dieser vielfältigen Lebensrealitäten stark machen, auch ohne Trauma und  
Tragik.



32

G r u n d l a g e n

0.2 „Bilder im Kopf“:  
Einseitige Vorstellungen über Flucht und Migration

Hoa Mai Trần

Kapitelübergreifende Grundlagen

In der folgenden Übung sammeln Sie offen Assoziationen zum Begriff „Flücht-
ling“. Diese werden anschließend in Bezug zum Kinderbuch und seinem Titel 
gestellt. Es werden Gefühle, Vorerfahrungen und Bilder wachgerufen, die mit 
dem Begriff „Flüchtling“ in Verbindung stehen. Die Methode hat das Ziel, of-
fenzulegen, dass – je nach Teilnehmendengruppe – viele Bilder und Annah-
men über Menschen mit Fluchterfahrung mit den Themen Leid, Opfer, Defizi-
ten und Gewalt assoziiert werden. Diese einseitigen Vorurteile sollen durch 
diese Methode sichtbar gemacht werden, um dann hinterfragen zu können, 
wie es dazu kommt. Die Variante 1 ist für Jugendliche und Erwachsene und 
bindet ein Video mit ein. Die Variante 2 ist näher am Kinderbuch und für Kin-
der geeignet. Gerne können Sie auch einzelne Inhalte aus beiden Varianten 
„zusammenwürfeln“.

Achtung! 
 
Führen Sie diese Übung mit Kindern und Jugendlichen mit Fluchter-
fahrung nur durch, wenn Sie das Gefühl haben, dass es emotional, 
gruppendynamisch und inhaltlich passend ist. Die Durchführung kann 
einseitige Bilder von Menschen mit Fluchterfahrung hervorrufen, Dis-
kriminierungserfahrungen wachrufen und Menschen mit Diskriminie-
rungserfahrungen emotional belasten. Die Übung ist für Menschen 
geeigneter, die diese Gewalterfahrungen nicht erlebt haben. In der 
Durchführung mit fluchterfahrenen und sich angesprochen gefühlten 
Menschen ist darauf zu achten, dass nur Erfahrungen geteilt werden, 
die tatsächlich geteilt werden möchten und gewaltvolle Inhalte, Bilder 
und Erfahrungsberichte vermieden werden. Bei jüngeren Kindern kann 
dies vorher mit Familien besprochen werden. Bei Jugendlichen hilft es, 
transparenter mit der „Trigger-Gefahr“ umzugehen und diese offen an-
zusprechen. Manchmal hilft das Angebot, sich rauszunehmen oder die 
Übung an entsprechenden Stellen zu ändern und empowernde Aspekte 
für diskriminierungserfahrene Menschen zu integrieren.

 
 

j Methode für  
die Praxis



33

G r u n d l a g e n

A R B E I T S B L A T T

Zielgruppe von Variante A: Jugendliche/ Eltern und Bezugspersonen/ Team/  
pädagogische Fachkraft
Zielgruppe von Variante B: Menschen ab 5 Jahren
Anzahl/Größe: 1-20+
Dauer: circa 90 Minuten
Material und Vorbereitung: Kinderbuch als PDF oder Buch (Coverseite), Lap-
top, Internet und die Möglichkeit, etwas abzuspielen
Ziele: Sensibilisierung von Menschen, die das Buch noch nicht gelesen haben; 
Einstieg zum Thema Flucht und eigene Vorurteile
Inhalte: Analyse der Text- und Bildebene

Variante A: „Die Gefahr einer einzigen Geschichte“  
(Video und Reflexion von eigenen Einseitigkeiten)

Schritt 1: Mit dem Begriff „Flüchtling“ verbinde ich… (60 Minuten)

	p Brainstorming: Sammeln Sie Assoziationen zu diesem Satzanfang. Das 
kann zunächst eine offene Abfrage von ersten Gedanken und Einfällen 
sein. Diese werden unkommentiert gesammelt und schriftlich für alle 
dokumentiert, zum Beispiel auf einem Flipchart. Sammeln Sie, bis alle 
Teilnehmer*innen etwas sagen konnten und ihnen spontan nichts mehr 
einfällt. Menschen sollen frei assoziieren. Alternativ können die Teilneh-
mer*innen auch vorab Begriffe notieren und Sie können diese später in 
der Gruppe zusammentragen.
	p Systematisierung: Nun schauen Sie sich die Begriffe alle an und sortieren 

Sie diese gemeinsam nach Oberbegriffen und wiederkehrenden Themen. 
(10 min)
	p Reflexion: Was fällt Ihnen auf? Welche Bilder werden besonders stark 

wachgerufen? Versuchen Sie zu Ihren Bildergruppen/Oberbegriffen Ge-
genteile zu finden: zum Beispiel Hilfsbedürftigkeit und Not versus Selbst-
ständigkeit und helfende Geflüchtete. Überlegen Sie gemeinsam: Wieso 
sind manche Oberbegriffe/Gegensätze hier nicht benannt worden? Woran 
liegt das? Überlegen Sie in der Gruppe: Woher haben Sie die Assoziationen 
zu Menschen mit Fluchterfahrung?
	p Nehmen Sie vereinzelte Bilder oder Oberbegriffe heraus, die öfter genannt 

werden, zum Beispiel traumaerfahrene Menschen. Fragen Sie die Gruppe, 
was für Emotionen und Handlungen eine bestimmte Annahme (beispiels-
weise „traumatisiert“) über geflüchtete Menschen bei Ihnen auslöst (bei-
spielsweise Zuschreibung von Handlungsunfähigkeit, Hilfsbedürftigkeit, 
weniger Verantwortung tragend, was wiederum Mitleid, Hilfsangebote 
und einen Fokus auf psychische Beeinträchtigung und Bilder von Krieg 
auslösen könnte)? Worin liegt die Problematik, wenn Sie bestimmte Bilder 
und Annahmen nicht hinterfragen? Wie können wir unsere Einseitigkeiten 
hinterfragen und Stereotype verlernen?



34

G r u n d l a g e n

A R B E I T S B L A T T

	p Schauen Sie sich das Bild auf dem Cover des Kinderbuchs an. Was ma-
chen die abgebildeten Kinder? Passt dies zu den Assoziationen, die Sie 
vorher zusammengetragen und reflektiert haben? Welche Gemeinsamkei-
ten und Unterschiede gibt es zwischen Ihren Annahmen über die Perspek-
tive von Kindern und deren Geschichten im Kinderbuch? (Diese Aufgabe 
ist sinnvoll, wenn das Buch vorher gelesen wurde oder gemeinsam das 
Buch betrachtet wird, um anschließend in einen Austausch zu kommen.)

 
Schritt 2: Die Gefahr einer einzigen Geschichte als Einseitigkeit  
(45 Minuten)

	p Sagen Sie den Teilnehmer*innen, dass sie sich nun ein Video ansehen 
werden und dass diese sich wichtige Erkenntnisse während oder auch 
nach dem Ansehen des Videos notieren sollen.
	p Sehen Sie sich nun den TedTalk von Chimamanda Ngozi Adichie an. 

Schalten Sie den Untertitel auf die Sprache Ihrer Wahl um. Sie haben auch 
die Möglichkeit, im Internet das Transkript herunterzuladen und an die 
Teilnehmer*innen zu verteilen, wenn es zum Beispiel mehrere Sprachen 
gibt, in die das englische Video übersetzt werden soll. Das Video ist circa 
20 Minuten lang: https://www.ted.com/talks/chimamanda_ngozi_adichie_
the_danger_of_a_single_story [letzter Aufruf 05.10.2022]
	p Tragen Sie Ihre Gedanken zu dem Video zusammen. Welche Parallelen 

sehen Sie zu den vorangegangenen Ergebnissen aus der Aufgabe aus 
„Schritt 1: Mit dem Begriff ‚Flüchtling‘ verbinde ich…“? Lesen Sie sich an-
schließend die beiden Zitate im Kasten weiter unten durch und überlegen 
Sie, inwiefern die Teilnehmenden mit ihren persönlichen Erfahrungen und 
Berufserfahrungen anknüpfen können. Folgende Reflexionsfragen können 
Sie in der weiteren Auswertung unterstützen:
	− Welche Momente aus dem Ted-Talk waren für Sie besonders eindrück-
lich?

	− Welche Gefahren verbergen sich hinter der „einzigen Geschichte“?
	− Erinnern Sie sich an einseitige Geschichten aus Ihrem persönlichen 
oder auch pädagogischen Alltag?

	− Welche Folgen hat die „einzige Geschichte“ für die Menschen, die mit 
der „einzigen Geschichte“ gemeint sind und konfrontiert werden?

	− Wie können wir der „einzigen Geschichte“ widerstehen, beispielsweise 
indem wir sie um viele Geschichten erweitern? Wie können wir unsere 
einseitigen Annahmen über Menschen aufbrechen?

https://www.ted.com/talks/chimamanda_ngozi_adichie_the_danger_of_a_single_story
https://www.ted.com/talks/chimamanda_ngozi_adichie_the_danger_of_a_single_story


35

G r u n d l a g e n

A R B E I T S B L A T T

Zitate aus dem Video als mögliche Diskussionsgrundlage:

TEDGlobal 2009 The danger of a single story. https://www.ted.com/
talks/chimamanda_ngozi_adichie_the_danger_of_a_single_story 
[Letzter Aufruf 05.10.2022].
 
„The single story creates sterotypes, and the problem with stereotypes 
is not that they are untrue, but that they are incomplete. They make one 
story become the only story.“ (12:49)
„Die einzige Geschichte formt Klischees, und das Problem mit Kli-
schees ist nicht, dass sie unwahr sind, sondern dass sie unvollständig 
sind. Sie machen eine Geschichte zur einzigen Geschichte.“ (12:49)
 
„Many stories matter. Stories have been used to dispossess and to ma-
lign. But stories can also be used to empower and humanize. Stories 
can break the dignity of people. But stories can also repair that broken 
dignity.“ (17:05)
“Viele Geschichten sind wichtig. Geschichten wurden benutzt, um zu 
enteignen und zu verleumden. Aber Geschichten können auch verwen-
det werden, um zu befähigen und menschlich zu machen. Geschichten 
können die Würde von Personen verletzen. Aber Geschichten können 
diese verletzte Würde auch wiederherstellen.“ (17:05)
Quelle: Chimamanda Ngozi Adichie
Übersetzung: Hoa Mai Trần

 

https://www.ted.com/talks/chimamanda_ngozi_adichie_the_danger_of_a_single_story
https://www.ted.com/talks/chimamanda_ngozi_adichie_the_danger_of_a_single_story


36

G r u n d l a g e n

A R B E I T S B L A T T

Variante B:  
Einstieg in das Kinderbuch mit einer Kindergruppe

Tipp: Passen Sie die Anzahl der Fragen je nach Aufmerksamkeit der Kinder 
an. Sie können die verschiedenen Schritte auch auf mehrere Gesprächsanläs-
se mit den Kindern verteilen.
 

Schritt 1: Assoziation zum Titel

Wichtig in der Auseinandersetzung ist, dass Sie den Kindern aktiv zuhören 
und sich Zeit nehmen für ihre Perspektiven und Fragen. Kommen Sie mit einer 
Kindergruppe zusammen und sprechen Sie über die folgenden Fragen.

	p Was verbindet ihr mit dem Titel: „Wir Kinder aus dem FlüchtlingsHeim“?
	p Welche Geschichten kennt ihr von Kindern, die in großen Gebäuden 

(Heimen) untergebracht sind? Es geht um Kinder mit Familien, die nach 
Deutschland gekommen sind, um Schutz zu suchen, weil es in ihrem Zu-
hause nicht mehr sicher ist.
	p Habt ihr schon mal gehört, dass über sogenannte „Flüchtlinge“ gespro-

chen wird? Was wurde im Fernsehen gesagt, was in euren Familien oder 
was haben eure Freund*innen gesagt?

Erklären Sie den Kindern: Die Kinder, die das Buch mitgestaltet haben, finden, 
dass Flüchtling ein Schimpfwort ist. Ich habe mitgebracht, was drei Kinder 
aus dem Kinderbuch dazu gesagt haben, und würde das gerne mit euch zu-
sammen angucken oder euch vorlesen.



37

G r u n d l a g e n

A R B E I T S B L A T T

Aussagen der Kinder und Selbstpositionierungen während einer Le-
sung aus dem Kinderbuch auf dem vielfältigen Kinderbuchfestival KIM-
BUK und einem Fachtag am Sozialpädagogischen Fortbildungsinstitut 
Berlin-Brandenburg:
 
„[M]anche Deutsche sagen, dass wir Flüchtlinge sind. Das find ich 
nicht so gut. Wir sind alle normal. Ich möchte nicht, dass manche Kin-
der mich Flüchtling nennen, weil ich möchte, dass sie, wie die Deut-
schen, also die haben auch einen Namen, so wie wir.“ (Narven)

„Ich finde diesen Namen ‚Flüchtling‘ auch nicht schön. Ich bin ein 
Mensch. Ich habe Knochen, Fleisch und Blut.“ (Rofayda)

„Das Kinderbuch handelt [vom] Leben im Heim. Ich war ganz am 
Anfang in einem schlechten Heim, wo man nicht kochen und Essen 
reinbringen konnte. Da war ich in einer Turnhalle. Da musste man die 
Duschen zusammen teilen. Ja, manche sagen, ihr seid Flüchtlinge. […] 
Wir wollen nicht ‚Flüchtlingskinder‘ genannt werden […].“ (Zahra)

„Wir waren in einem riesigen Zelt. Ich war schon in fünf Heimen. Das 
Schlimmste war, dass wir im [Unterkunft mit über 1000 Bewohner*in-
nen] wohnen mussten. Das war ein [leerstehendes Gelände]. Das war 
sehr kalt dort, wir mussten im Winter da raus. Und wir mussten im 
Container wohnen und der Boden war richtig kalt, man musste drei 
Socken übereinander anziehen. […] Ich war mit meiner besten Freun-
din, da haben uns zwei Jungs beleidigt und gesagt: ‚Ich habe einen 
richtigen deutschen Pass und ihr seid Flüchtlinge‘. Ich will bei meinem 
Namen genannt werden. Wir sind ja auch Menschen, wir sind keine 
Tiere.“ (Omnya) 

 
	p Warum denkt ihr, ist das Wort „Flüchtling“ hier auf dem Cover des Buchs 

durchgestrichen?

Für viele Menschen passt das Wort „Flüchtling“ nicht ganz. Das Wort wird ge-
nutzt, um Kindern das Gefühl zu geben, sie gehören nicht nach Deutschland. 
Manche verbinden damit, eine schlechtere Behandlung zu bekommen, wie 
nicht in einer Wohnung zu leben. Das Heim wird auch „Flüchtlingsunterkunft“ 
oder Gemeinschaftsunterkunft genannt. Manche leben in einer Notunterkunft. 
Diese Gebäude sind für viele ein Ort des Wohnens. Sie wurden für Menschen 
eingerichtet, die nach Deutschland kommen. Es ist eng, laut und es leben viele 
Menschen dort. Viele Kinder fühlen sich dort wie Tiere behandelt, anstatt wie 
Menschen. Sie haben einen Namen und möchten auch so genannt werden. Die 
Kinder sind nicht die ganze Zeit auf der Flucht. Es ist nur ein Teil von dem, was 



38

G r u n d l a g e n

sie erlebt haben. Was denkt ihr, was könnten weitere Dinge sein, die die Kinder 
im Buch als Menschen ausmachen?

Lesen Sie sich gerne die Hintergrundinformationen zum Kinderbuch aus den 
Grundlagenbeiträgen [Einführung und Kapitel 0.3] durch, damit Sie den Kin-
dern mehr über das Kinderbuch erzählen können, wenn sie Fragen haben.

Schritt 2: Fokus auf das Bild

Weitere Fragen, die Sie als Gesprächsanlass mit den Kindern nutzen können:

	p Was ist vorne auf dem Kinderbuch zu sehen?
	p Wie sehen die Kinder aus? Was machen sie?
	p Wenn ihr daran denkt, was Menschen über „Flüchtlinge“ sagen, passt das 

mit dem Bild zusammen? Warum (nicht)?
	p Das Kinderbuch handelt von Geschichten, die von Kindern erzählt und er-

lebt wurden, die in Häusern und Anlagen leben, die für „Flüchtlinge“ ein-
gerichtet wurden. Was denkt ihr, was für Geschichten erleben die Kinder?

 

Schritt 3: Nach dem Lesen des Kinderbuchs oder einzelner Kapitel

	p Denkt mal zurück, was wir ganz am Anfang zum Titel und dem Bildcover 
besprochen haben. Damals haben wir zusammengetragen, was für Ge-
schichten wir uns in dem Buch vorstellen. Was denkt ihr jetzt, nach dem 
gemeinsamen Lesen dazu?
	p Wenn ihr mal in das Kapitel und die Steckbriefe hinten im Kinderbuch 

schaut, wie findet ihr die Kinder?
	p Gab es etwas Bestimmtes in den Geschichten, was euch sehr überrascht 

hat? Gibt es eine Sache, die ihr an den Kindern toll findet? Gibt es eine 
Situation, die ihr von euch selbst kennt?
	p Denkt nochmal an die eine Frage am Anfang, warum „Flüchtling“ durchge-

strichen ist. Was denkt ihr? Wieso ist das wichtig für die Kinder, nicht so 
benannt zu werden?
	p Was würdet ihr verändern, damit sich die Cool Kids auch in Deutschland 

wohlfühlen? Was können andere und ihr machen, um dafür zu sorgen, 
dass sie zu Deutschland dazugehören?



39

G r u n d l a g e n

0.3 Hintergrundinformationen zum Kinderbuch- 
projekt: Gedanken über Partizipation und Teilhabe 
von Kindern

Hoa Mai Trần

Kapitelübergreifende Grundlagen

Handeln im gesellschaftlichen Kontext ist unweigerlich politisch. 2016 hat 
ein Forschungsteam mit der Erforschung des Alltagserlebens junger Kin-
der bis 6 Jahren in Sammelunterkünften begonnen: Sonja Stegmeier, Clara 
Zimmer, Evelyn Schulz-Algie, Seyran Bostanci, Hannah Rosenfeld, Penelope 
Scott, Trang Le Thi, Sarah Fichtner und Hoa Mai Trần. Anne Wihstutz war die 
wissenschaftliche Leitung, Petra Wagner koordinierte. Das Projektteam setzte 
sich mittels ethnografischer Forschung mit der Lebenssituation junger Kinder 
und ihrer Familien in Unterkünften für geflüchtete Menschen auseinander. Sie 
erhielten Einblicke in den Alltag und die Lebensbedingungen. Neben prekä-
ren Unterbringungssituationen wurde der Fokus auf die Handlungsfähigkeiten 
von Kindern und Familien in den Vordergrund gestellt (Fichtner, Trần 2019), 
ohne ihren Lebenskontext, welcher auch asylpolitisch geprägt ist, auszublen-
den. Schnell wurde klar, dass Forschung als Instrument der Wissensprodukti-
on nicht das geeignete Verfahren ist, um die Perspektiven der Kinder und ihre 
Bedarfe zu erfassen.

Die Antwort darauf war das kollaborativ-mehrsprachige Kinderbuchprojekt: 
Geschichten von Kindern für Kinder. Der Erstellungsprozess zog sich über 
fast drei Jahre hin. Das Projekt umfasste Kinder aus einer Unterkunft für be-
sonders schutzbedürftige Familien, einer größeren Sammelunterkunft und 
einem Containerdorf (Tempo Homes/modulare Container) in Berlin. In zwei 
Durchläufen wurden je Unterkunft mindestens 10 Workshops durchgeführt. 
Wir sammelten und illustrierten erzählte Geschichten von ungefähr 80 Kin-
dern im Alter von 3-12 Jahren. Die Illustratorin Michaela Schultz begleitete 
uns zeitweise, zeichnete die Kinder, hörte den Geschichten zu und arbeitete 
kreativ mit den Kindern. Die Kinder entschieden über den Titel, ihre Steckbrie-
fe, Darstellungsformen und Inhalte, gingen auf Lesungen in verschiedenen Or-
ten in Deutschland und konnten sich in verschiedene Phasen des Kinderbuchs 
einbringen.

Gleichzeitig wurde deutlich, dass viele Geschichten es nicht ins Kinderbuch 
„schafften“. Manchmal waren Kinder enttäuscht, nicht gezeichnet im Kinder-
buch aufzutauchen, aber ihre Freund*innen zu entdecken. Andere wurden für 
Lesungen nicht angefragt, weil sie zu jung waren. Einige Ideen wurden nicht 
umgesetzt, da es nur begrenzte Ressourcen gab. Das heißt, dass auch so ein 
von außen „schön“ erscheinendes Projekt, Ausschlüsse und Ungleichheiten 

j Fachtext



40

G r u n d l a g e n

mitgetragen hat. Im Nachhinein betrachtet war das Medium „Kinderbuch“ nicht 
das beste – warum eigentlich ein Buch? In der Nachreflexion wurde deutlich, 
dass die Kinder viel lieber etwas mit Social Media machen möchten, und ne-
ben den Kapiteln des Kinderbuchs waren es vor allem die Ausflüge, die posi-
tive Aufmerksamkeit auf der Bühne und das Essen, die die Zugehörigkeit zum 
Projekt bestärkten. Zeit und Raum für Ungeplantes einzuplanen war wichtig. 
So kam es zur Realisierung einer gemeinsamen Gruppenplaylist, dem Nach-
denken über einen möglichen Kollektivnamen und Ideen für Folgeprojekte.

Die Gruppe beteiligte sich an einem Wettbewerb und gewann den ersten Platz 
im Förderprogramm von „Das NETTZ“ mit dem Projekt „Alles nur nicht aufge-
ben – Junge Multiplikatorinnen gegen Mobbing im Netz“, das an der Fachstelle 
Kinderwelten angesiedelt ist. Die Mädchengruppe verbindet Empowerment 
und Social Media-Interessen mit Medienbildung und Antidiskriminierung. Für 
einige der Cool Kids und ihre Vertreter*innen gab es 2020/2021/2022 Empow-
erment-Medienworkshops, welche auch ohne große Außenwirkung „Innenwir-
kung“ hinterließen. Selbstfürsorge, Schönheit und die eigene Lebensgeschich-
te, Theater der Unterdrückten und Vernetzung mit Antidiskriminierungsstellen 
– das alles kann nach innen und außen stärken. Drei Mädchen der Cool Kids 
2.0 erklärten sich bereit, einen Beitrag für das Begleitmaterial zu verfassen 
– doch ganz ohne Anreize wäre das nicht passiert. Denn sie haben Schöneres 
und Besseres zu tun, als ihre Zeit mit dem Publizieren für pädagogische Fach-
kräfte zu verbringen. Wie verständlich!

Es ist also nicht so, dass die Idee von damals, ein gemeinsames Kinderbuch 
zu erstellen, bei allen Kindern auf offene Türen gestoßen ist. Wäre ich als Kind 
gefragt worden, ob ich ein Buch über meinen Alltag machen will, hätte ich 
auch irritiert geschaut. Doch es hat sich gelohnt, auf vielen Ebenen! Momente 
des Berührens und Berührt-Werdens, mutig sein und öffentlich aussprechen, 
dass alle Heime abgeschafft werden sollten, Augenblicke des Sich-bestä-
tigt-Fühlens, des Gefühls im Kollektiven nicht so richtig dazuzugehören, des 
Schluchzens und Schulterzuckens, wenn niemand was tut – ja, auch das kann 
Teil von Teilhabe sein. Wenn ich die Möglichkeit hätte, das Kinderbuch wieder-
holt mitzugestalten, dann würde ich einiges anders konzipieren und planen. 
Die naive Annahme, die Aufmerksamkeit der Kinder „einfach so“ zu erhalten, 
weil sie Lust auf ein Kinderbuch hätten, bezeugt, dass dies eine adulte Idee 
von mir war. Die eigenen Annahmen und manchmal auch tiefsitzenden Über-
zeugungen über Partizipation, Lernen und Teilhabe zu hinterfragen, ist eine 
Herausforderung.

Gelerntes hinterfragen und verlernen – das ist wohl ein immenser Bildungs-
auftrag: diesmal für die pädagogischen Fachkräfte. Lernen mit Fremdzu-
schreibungen umzugehen, lernen, dass das Problem größer ist und nicht nur 
bei mir selbst liegt, lernen, dass manche Erwachsene und Kinder es nicht 
besser wissen. Da setzt das Begleitmaterial an. Wir verwenden die Geschich-



41

G r u n d l a g e n

ten, um eine kritische pädagogische Agenda voranzutreiben und Impulse zu 
setzen. Doch auch wir als Mitwirkende und Auftraggeber*innen sollten nicht 
vergessen: Aus welcher Position spreche ich?

Im Verlaufe der Erarbeitung des Kinderbuchs merkte ich, wie schwer es auch 
in einem partizipativen Projekt ist, die sogenannte „Augenhöhe“ und „Beteili-
gung“ pädagogisch zu begleiten. Oft greifen pädagogische Konzepte nicht, die 
nicht mit Zielgruppen erprobt oder entwickelt werden. Dass alle alles mitent-
scheiden, war kaum einzulösen. Partizipation braucht Rahmenbedingungen, 
Finanzierung, Personal und diverse Expertise. Partizipative Ansätze verges-
sen oft, dass nicht alles planbar ist: Wie es ist, wenn Kinder von einem auf den 
nächsten Tag nicht mehr kommen? Oder Kinder wegen jüngerer Geschwister 
in der Nacht nicht geschlafen haben und dann im Projekt Ruhe suchen? Oder 
inwiefern bedeutet ein partizipativer Ansatz auch, dass Erwachsene Kinder 
beim Lernen für die nächste Klassenarbeit unterstützen, statt dass diese an 
einem Text für ein Heft für Erwachsene arbeiten, weil es gerade das ist, was 
für die Kinder relevant ist? Die Partizipation, welche als aktive, intentionale 
Selbstbestimmung junger Menschen, die sich für ihre Rechte stark machen, 
verstanden wird, ist nicht der einzige Weg der Teilhabe. Partizipation als ge-
samtgesellschaftliche Teilhabe wird den Kindern permanent und normalisiert 
verwehrt. Bereits das Verständnis (Was verstehen wir unter Partizipation?) 
und die Dynamik (Wer partizipiert? Wer oder was lässt partizipieren?) sind 
nicht neutral. Bereits die Setzung, was unter Partizipation zu verstehen ist, 
blendet andere Möglichkeiten aus, Teilhabe zu verstehen. Ein Weg, sich in ei-
nem machtvoll geprägten Alltag zurechtzufinden, kann auch Schweigen sein, 
Verweigerung und Störung. Manchmal greifen „partizipative Konzepte“ in der 
Praxis nicht, weil sie an den Bedürfnissen der Zielgruppen vorbeigehen. Es 
braucht eine kritische Distanz zum eigenen pädagogischen Handeln, zu dem, 
was wir einst gelernt haben – denn dieses Wissen ist häufig eurozentrisch, 
weiß und stammt von Menschen in privilegierten Positionen. Wir brauchen 
neues Wissen, alternative Formen des Wissens – und des Handelns, Fühlens, 
Denkens.

Es braucht Räume für Reflexion, um Ausschlüsse und Barrieren bei Teilha-
beprozessen mitzudenken. Es gibt hier keine Rezepte, sondern bedarf einer 
Auseinandersetzung je nach Projekt – um alle Besonderheiten, Begebenheiten 
und Beteiligten in den Blick zu nehmen. Aus dem Forschungsprojekt, dem Kin-
derbuchprojekt und dem daraus neu entstandenen Social Media Projekt mit 
den Kindern in Unterkünften ist mir klar geworden: Ich spreche als erwach-
sene Pädagogin of Color. Und es ging nicht nur um die Kinder, sondern auch 
um die Suche nach einer Pädagogik, die Menschen verbindet und trennt, die 
Lachen und Weinen ermöglicht, Menschen bewegt und innehalten lässt, und 
die vor allem transformiert und sich nicht zufrieden gibt mit dem, was ist. Das 
Unangenehme, Störende sollte begrüßt werden, statt auf Patentrezepte und 
programmatische Floskeln zu vertrauen. Das bedeutet, mutig zu sein und sich 



42

G r u n d l a g e n

auf die Prozesse und Momente einzulassen, die sich in der Bildungsarbeit un-
gewohnt anfühlen, Momente, die einem die eigenen Begrenzungen vorführen. 
Es ist wichtig, diese Begrenzungen sichtbar zu halten, da wir für ein Mehr an 
Inklusion auf andere Erfahrungshorizonte, Wissensformen und Lebenswelten 
angewiesen sind. Die Fantasien, wie eine diskriminierungsfreiere, inklusive 
Gesellschaft für alle aussieht, mögen vielschichtig und auch widersprüchlich 
sein. Ein Ziel kann sein, Vieles zu ermöglichen, was noch nicht ist, aber durch 
das Handeln im Jetzt irgendwann möglich sein kann. Ich bin sehr glücklich 
damit, Pädagogin in diesem auf- und herausfordernden Berufsfeld zu sein, ja 
die pädagogische Profession in einem fast experimentellen Raum zu erpro-
ben, zu erspüren, zu erschaffen – statt dem „business as usual“ nachzugehen. 
In diesem Sinne hoffe ich, dass das Begleitmaterial und das Kinderbuch, die 
Erfahrungen und Ideen, die Gedanken, die Literatur von hier ihren Weg in die 
Praxis finden.

Hinweise zum Weiterleisen

Forschungsprojekt: 
•	 https://situationsansatz.de/forschungsprojekt-zum-alltagserleben- 

von-jungen-kindern-in-unterkuenften-fuer-gefluechtete-menschen/  
[Letzter Aufruf 05.10.2022].

Kinderbuch:
•	 http://www.vielundmehr.de/wir-kinder-aus-dem-fluechtlingsheim/  

[Letzter Aufruf 05.10.2022].

Hintergrundinformationen zum Kinderbuch:
•	 https://www.encounter-blog.com/de/wir-kinder-aus-dem- 

fluchtlingsheim-ein-gesprach-uber-ein-kollaboratives-kinderbuch-
projekt/ [Letzter Aufruf 05.10.2022].

•	 https://verlagdasnetz.de/zeitschrift/betrifft-kinder/betrifft- 
kinder-2019/bk-11-12-2019/2157-nicht-nur-wuensche.html  
[Letzter Aufruf 05.10.2022].

Social Media Projekt der Cool Kids 2.0:
•	 https://coolkids.kinderwelten.net [Letzter Aufruf 05.10.2022].
•	 https://www.das-nettz.de/akteure/alles-nur-nicht-aufgeben-junge- 

multiplikatorinnen-gegen-mobbing-im-netz-cool-kids-20 
[Letzter Aufruf 05.10.2022].

https://situationsansatz.de/forschungsprojekt-zum-alltagserleben-von-jungen-kindern-in-unterkuenften-fuer-gefluechtete-menschen/
https://situationsansatz.de/forschungsprojekt-zum-alltagserleben-von-jungen-kindern-in-unterkuenften-fuer-gefluechtete-menschen/
http://www.vielundmehr.de/wir-kinder-aus-dem-fluechtlingsheim/
https://www.encounter-blog.com/de/wir-kinder-aus-dem-fluchtlingsheim-ein-gesprach-uber-ein-kollaboratives-kinderbuchprojekt/
https://www.encounter-blog.com/de/wir-kinder-aus-dem-fluchtlingsheim-ein-gesprach-uber-ein-kollaboratives-kinderbuchprojekt/
https://www.encounter-blog.com/de/wir-kinder-aus-dem-fluchtlingsheim-ein-gesprach-uber-ein-kollaboratives-kinderbuchprojekt/
https://verlagdasnetz.de/zeitschrift/betrifft-kinder/betrifft-kinder-2019/bk-11-12-2019/2157-nicht-nur-wuensche.html
https://verlagdasnetz.de/zeitschrift/betrifft-kinder/betrifft-kinder-2019/bk-11-12-2019/2157-nicht-nur-wuensche.html
https://coolkids.kinderwelten.net
https://www.das-nettz.de/akteure/alles-nur-nicht-aufgeben-junge-multiplikatorinnen-gegen-mobbing-im-netz-cool-kids-20
https://www.das-nettz.de/akteure/alles-nur-nicht-aufgeben-junge-multiplikatorinnen-gegen-mobbing-im-netz-cool-kids-20


43

Kapitel 1: Die fünf Superkids – Adultismus
Zusammenfassung von Majd Mardini
Zahra kehrt ins Heim zurück und sucht nach ihren Freund*innen Alessandro, Lara, Mohammad und 
Waris. Sie möchte mit ihnen spielen, doch die Atmosphäre ist seltsam. Mohammad ist traurig, weil in 
seinem Land Krieg herrscht. Sie möchte ihn auf andere Gedanken bringen. Also wählt sich jedes Kind 
eine*n Superheld*in aus. In ihrem Spiel wollen sie Aliens retten. In der großen Unterkunft ist es nicht 
so leicht, einen Ort zum Spielen zu finden. Als die Kinder richtig anfangen wollen, werden sie von ei-
nem Wachmann gestoppt. Es sei zu laut. Gemeinsam binden sie ihn ein und erklären ihn zum Zombie. 
In der Verfolgungsjagd rennen sie weg, verstecken sich und entkommen ihm knapp mit dem Fahrstuhl. 
Der Wachmann wird wütend und droht, mit den Eltern der Kinder zu reden. Im für Kinder verbotenen 
Fahrstuhl machen sie noch schnell ein Selfie. Als der Wachmann bei Zahras Eltern ankommt, sitzt sie 
bereits am frisch gedeckten Tisch der Eltern.



44

K a p i t e l  1 :  D i e  f ü n f  S u p e r k i d s  –  A d u l t i s m u s

1.1 Adultismus – Rassismus – Intersektionalität:  
Altes Wissen in jungen Geschichten

ManuEla Ritz

Mit „Wir Kinder aus dem FlüchtlingsHeim“ halten Sie eine ganz besondere 
Lektüre in den Händen. Denn Bücher, deren Geschichten nicht erwachsenen 
Hirnen entspringen, sondern aus der Perspektive junger Menschen erzählt 
werden, gibt es nur sehr wenige.

Wir leben in einer Welt, in der Adultismus seit Jahrhunderten weitestgehend 
unerkannt und daher unbekannt sein Unwesen treibt.

Kinder haben zwar viel zu sagen, gleichzeitig haben sie jedoch so gut wie nie 
das Sagen, nicht einmal in Belangen, die ihr Leben unmittelbar beeinflussen. 
Junge Menschen werden in der Regel von Erwachsenen beschrieben und be-
urteilt, anstatt Gelegenheit zu bekommen, sich selbst zu präsentieren. Wenn 
die besagten Kinder weder weiß noch deutsch sind, tendieren ihre Möglichkei-
ten, sich Gehör zu verschaffen und sich so zu zeigen, wie sie gesehen werden 
wollen, drastisch gen Null.

Deshalb ist „Wir Kinder aus dem FlüchtlingsHeim“ ein so außergewöhnliches 
Buch. Junge Menschen – wahrlich coole Kids – laden Menschen fast jeden Al-
ters ein, einen Blick in ihre Lebenswelten zu werfen. Sie schenken uns einen 
selbstbewussten Gegenentwurf zu dem, was wir vielleicht über Kinder, die 
nach Deutschland geflüchtet sind, zu wissen glauben.

Um ein solches Buch mit der ihm gebührenden Offenheit und Wertschätzung 
zu lesen, mag es hilfreich sein, neben der Lesebrille, die Sie vielleicht benö-
tigen, zusätzlich noch eine Adultismusbrille aufzusetzen. Mit den folgenden 
Ausführungen möchte ich Ihnen also eine Sehhilfe anbieten, die dazu beiträgt, 
die Geschichten der „Cool Kids“ in ihrer Vielschichtigkeit durchdringen zu kön-
nen.
 
Also! Auf die Brille, fertig, los! Wir starten mit ein paar Definitionen.

j Fachtext



45

K a p i t e l  1 :  D i e  f ü n f  S u p e r k i d s  –  A d u l t i s m u s

Adultismus
beschreibt das Machtungleichgewicht, das zwischen jungen Menschen einer-
seits und sogenannten Erwachsenen andererseits besteht. Es verweist auf 
die Einstellung und das Verhalten Erwachsener, die aufgrund einer tradier-
ten „Rangordnung“ davon ausgehen, dass sie allein wegen ihres Alters intel-
ligenter, kompetenter, schlicht besser seien als Kinder und Jugendliche und 
sich daher über ihre Meinungen und Ansichten hinwegsetzen beziehungswei-
se diese gar nicht erst erfragen. Adultismus ist eine Diskriminierungsform, 
die durch Institutionen, Regeln und Gesetze festgeschrieben und untermauert 
wird.
 

Intersektionalität
beschreibt ein Phänomen, bei dem sich unterschiedliche Diskriminierungs-
formen wie Rassismus, Sexismus und Adultismus überschneiden, überlagern 
und potenzieren können. Eine treffendere Wortwahl für dasselbe Phänomen 
kommt von Christiane Hutson. Die Sozialwissenschaftlerin spricht davon, dass 
Menschen mehrdimensional verletzbar sind, wenn sie zur Zielscheibe nicht 
nur einer Diskriminierungsform werden. (Hutson 2010: 61-73) Wie genau sich 
Intersektionalität in den Lebensrealitäten diskriminierungserfahrener Men-
schen widerspiegelt, legen die Geschichten der „Cool Kids“ sehr eindrücklich 
dar, auch wenn sie dieses Erwachsenenwort mit keiner Silbe erwähnen. Ich 
werde im folgenden Text versuchen, die mehrdimensionalen Verletzbarkeiten 
der Protagonist*innen – speziell in der ersten Geschichte – erkennbar zu ma-
chen. In der Geschichte „Die fünf Superkids“ bietet es sich an, neben Adultis-
mus auch Rassismus zu beleuchten.

 
Rassismus
Während im Kontext von Adultismus das Alter zum Marker wird, um Macht-
unterschiede zwischen jungen und erwachsenen Menschen zu begründen und 
festzuschreiben, werden im Zusammenhang von Rassismus die Herkunft, der 
Aufenthaltsstatus, die Sprache und/oder die Hautfarbe von Menschen mit 
Bedeutung aufgeladen. Auch hier wird eine Gesellschaft, werden bestimmte 
Strukturen und Menschen als intelligenter, kompetenter, schlicht besser ima-
giniert als andere. Und auch hier zementieren Regeln, Gesetze und Institu-
tionen Machtungleichgewichte und das Diskriminierungsverhältnis zwischen 
weißen Deutschen und nicht-weißen Deutschen beziehungsweise nicht-weißen  
zugewanderten Menschen.

Ein anderer Weg, Diskriminierung im Allgemeinen und sowohl Adultismus als 
auch Rassismus im Konkreten zu erklären, führt über



Regeln & Gesetze

Norm

Privilegien

DISKRIMINIERUNG

„Othering“
Konstruktion der „Anderen“

mittels Zuschreibungen

46

K a p i t e l  1 :  D i e  f ü n f  S u p e r k i d s  –  A d u l t i s m u s

Die Struktur von Diskriminierung
 

Quelle: ManuEla Ritz

Lassen Sie mich im Folgenden die einzelnen Kästchen der Abbildung und ihre 
Verwobenheit miteinander erklären.
 

Diskriminierung
Das lateinische Ursprungswort des unbeliebten Wortes lautete discriminare 
und bedeutete einst wertneutral „trennen, absondern, unterscheiden.“ (Duden 
online, o. J., o. S.) So wie wir das Wort Diskriminierung heute verwenden, be-
deutet es im Kern noch immer dasselbe. Doch die Trennung erfolgt nicht mehr 
wertneutral, denn in der Unterscheidung von Menschengruppen, Ländern und 
Kontinenten wird ein Oben und Unten aufgemacht, ein Nord und Süd, ein Arm 
und Reich, ein Gebildet versus Ungebildet etc. Diskriminierung betont Unter-
schiede und erklärt diese nicht selten als unüberbrückbar. Diskriminierung 
trennt, was eigentlich zusammengehört, junge Menschen von Erwachsenen 
beispielsweise, und versucht das abzusondern, was nicht zu einer vermeint-
lichen Norm gehört.
 

Die Norm
Jedem Diskriminierungsverhältnis liegt eine gesellschaftlich weitgehend un-
hinterfragte Norm zugrunde. Damit sind Personengruppen gemeint, die das 
angeblich „Normale“ widerspiegeln. Norm ist in diesem Zusammenhang als 
eine Art Maßstab zu verstehen, an dem sich alles andere messen lassen muss. 
Ein scheinbares Ideal, dem es fragwürdigerweise nachzueifern gilt. Denn ge-
hört mensch zu dieser Norm, muss mensch nicht befürchten, zur Zielscheibe 
von Diskriminierung zu werden.



47

K a p i t e l  1 :  D i e  f ü n f  S u p e r k i d s  –  A d u l t i s m u s

Im Kontext von Adultismus ist diese wenig hinterfragte Norm schlicht und 
ergreifend, erwachsen zu sein. Wir haben die Welt so gebaut, dass sich die 
meisten von uns – jene, die auch in allen anderen Diskriminierungskontexten 
zu „den Genormten“ gehören – gut in ihr bewegen können. Und dank unserer 
Vormachtstellungen haben wir dafür gesorgt, dass wir immer und überall die 
Bestimmer*innen sind.

Im Kontext von Rassismus gilt es auch heute noch als „normal“, dass nur in 
Deutschland geborene weiße Menschen, die die deutsche Sprache akzentfrei 
sprechen, „echte Deutsche“ seien. Schwarzen Deutschen und Menschen, die 
sich die deutsche Staatsbürgerschaft erarbeitet haben, wird ihr Deutschsein 
nicht selten aberkannt oder zumindest in Frage gestellt.

Normierte Personengruppen vereinen sich gern zu einem konstruierten „Wir“ 
und schmieden Allianzen, um das Wir-Gefühl zu stärken. In der Geschichte um 
„Die fünf Superkids“ führt uns Holger von der Security plastisch vor, wie das 
mit den Allianzen geht. „Wenn ihr nicht sofort auf eure Zimmer geht, rede ich 
mit euren Eltern“ (Cool Kids & Trần 2000: 20), warnt er die spielenden Kinder. 
Er hofft, dass die Eltern mit ihren Kindern jene „ernsten Wörtchen“ reden, 
die sie daran hindern, außerhalb des dafür vorgesehenen Raums zu spielen, 
auch wenn das Spielzimmer ohne Angabe von Gründen geschlossen ist. Sol-
che Drohungen lassen Herzen in Hosen rutschen, erzeugen Angst und bringen 
Zahra, die Erzählerin der Geschichte, dazu, zu denken: „Bitte keine Abmah-
nung, bitte keine Abmahnung, alles nur nicht das.“ (Cool Kids & Trần 2000: 
20) Offenbar kann sich Zahra nicht sicher sein, dass ihre Eltern die Allianz mit 
Holger nicht eingehen.

Security-Holger ist gleichzeitig ein hervorragendes Beispiel dafür, wie varia-
bel solch ein konstruiertes „Wir“ ist. Im Kontext von Adultismus kann er ver-
suchen, mit den Eltern der Superkids den Schulterschluss zu üben. Doch im 
Kontext von Rassismus ist er als weißer Deutscher, der vermutlich den Auf-
trag hat, im Heim für Ruhe und Ordnung zu sorgen, nicht nur der Gegenspieler 
der Kinder, sondern auch der erwachsenen Bewohner*innen.

Menschen, die zu einer wie auch immer gearteten Norm gehören, werden mit 
Privilegien ausgestattet.
 

Privilegien
Privilegien sind ein „einem Einzelnen, einer Gruppe vorbehaltenes Recht, Son-
derrecht; Sonderregelung“ (Duden, o. J., o. S.). Zur Illustration ein Beispiel aus 
dem Buch: Das Rennen im Gebäude ist laut Hausordnung verboten, erfahren 
wir von Zahra (Cool Kids & Trần 2000: 6). Doch um die Verfolgung der Super-
kids aufzunehmen, verstößt Holger der Verfolger selbst gegen diese Regel. Im 
Gegensatz zu den Kindern muss er vermutlich nicht befürchten, dass sein Re-



48

K a p i t e l  1 :  D i e  f ü n f  S u p e r k i d s  –  A d u l t i s m u s

gelverstoß von der Heimleitung geahndet wird. Er muss sicher keine Abmah-
nung befürchten. Er ist nicht einmal gezwungen, in einer Sammelunterkunft 
zu leben. All das sind Privilegien.
 

Othering
Das wie auch immer geartete „Wir“behauptet und bestätigt sich seine Über-
legenheit, indem es sich von den vermeintlich „Anderen“ abgrenzt. Das eng-
lische Wort Othering kann mit „andern“ übersetzt werden. Aus einem Adverb, 
das einen Zustand beschreibt, wird ein Verb, ein sogenanntes Tu-Wort, um zu 
verdeutlichen, dass etwas nicht einfach nur ist, sondern getan wird. Menschen 
sind nicht aus sich selbst heraus „anders“, sondern werden zu „Anderen“ ge-
macht. Die vermeintliche „Andersartigkeit“ wird an sogenannten Merkmalen 
festgemacht, die in einer diskriminierungsfreien Welt keinerlei Bedeutung ha-
ben müssten. Für den Wert, die Bewertung und den Umgang mit einem Men-
schen könnte es vollkommen egal sein, ob jemand 3, 13 oder 30, Schwarz, 
weiß oder eine Person of Color ist. Doch in der Welt, wie wir sie vorfinden, 
werden diese sogenannten Merkmale mit Zuschreibungen und Stereotypen 
verknüpft und in sogenannte Schubladen gepackt.

Auf einer dieser Schubladen mag vielleicht das Wort „Kinder“ stehen. Wird 
diese Schublade geöffnet, findet sich unter vielen Vorannahmen sicher auch 
die, dass Kinder unreifer und unvernünftiger sind als Erwachsene. Nun, die 
knappen Einblicke in die Kriegserfahrungen der Superkids und Allesandros 
Forderung: „Die müssen alle aufhören.“ (Cool Kids & Trần 2000: 10) bestäti-
gen das Vorurteil der Unreife und Unvernunft nicht.

Auf einer anderen Schublade mag vielleicht „Flüchtling“ oder „Ausländer*in“ 
stehen. Dieses Label verleitet die mutmaßlich erwachsene Person in der Schu-
le, die Zahra ganz zu Anfang ihrer Geschichte erwähnt, dazu, mit Erwachse-
nen nicht-deutscher Herkunft umzugehen wie mit Kindern. Bereits im ersten 
Absatz der Erzählung verschmelzen Rassismus, Sexismus und Adultismus zu 
einer Einheit. Zahra lässt uns wissen, dass ihr und ihrer Mutter in besagter 
Schule zwei Stunden lang erklärt wurde, „wie die Leute hier in Deutschland 
‚Hallo‘ und ‚Tschüss‘, ‚Bitte‘ und ‚Danke‘ sagen. Dabei wissen wir das längst. 
Wir sind doch keine Babys, schon gar nicht meine Mama.“ (Cool Kids & Trần 
2000: 5) Auch mit dieser Haltung wirkt das Kind um vieles wissender als jene 
Person, die scheinbar nicht auf die Idee kommt, Zahra und ihre Mutter zu fra-
gen, was sie wissen möchten und was sie brauchen, um in Deutschland klar-
zukommen. Dass die Hilfe der sogenannten „Aufnahmegesellschaft“ häufig 
mit Paternalismus, Fremdbestimmung und Bevormundung verbunden ist, er-
fahren sicherlich nicht nur Zahra und ihre Eltern.
 



49

K a p i t e l  1 :  D i e  f ü n f  S u p e r k i d s  –  A d u l t i s m u s

Regeln und Gesetze

Eine Form der Manifestation und Verdeutlichung von Machtsystemen sind Re-
geln und Gesetze. Diese halten einerseits die Zweiteilung zwischen „Wir“ und 
den „Geanderten“ aufrecht. Andererseits dienen sie dazu, die „Geanderten“ zu 
verwalten, sie in die Bahnen zu lenken, auf denen sie das „Wir“ haben will. Sie 
erzwingen über kurz oder lang eine Anpassung an das „Wir“. Das zeigen die 
unzähligen Regeln sehr deutlich, die im Heim speziell für junge Bewohner*in-
nen gelten: Kinder dürfen „nicht allein im Heim bleiben.“ (Cool Kids & Trần 
2000: 5) „Rennen […] ist gegen die Hausordnung.“ (Cool Kids & Trần 2000: 6) 
Der „Fahrstuhl ist für Kinder tabu!“ (Cool Kids & Trần 2000: 23) „Der Gemein-
schaftsraum ist erst ab zwölf …“ (Cool Kids & Trần 2000: 14) „Nach 18 Uhr ge-
hen alle Kinder auf ihre Zimmer. Spielverbot im Flur!“ (Cool Kids & Trần 2000: 
17) Wir sehen einen deutlichen Unterschied, was die Zugangsmöglichkeiten 
und Regeleinhaltungen von Kindern und Erwachsenen betrifft. Wie schon ge-
zeigt, erfolgt die erzwungene Anpassung durch Drohungen und Sanktionen. 
Das passiert erwachsenen und weißen Personen in dieser Form nicht.

Zahra erzählt ihre Geschichte wenige Jahre, nachdem das Wort „Willkom-
menskultur“ in vieler Munde war und Plakate an deutschen Hauswänden „Re-
fugees welcome“ bekundeten. Doch wie wurden diese Worte mit Inhalt gefüllt? 
Die Regeln, die wir in Zahras Geschichte kennenlernen, klingen jedenfalls we-
niger nach Willkommensgrüßen, als nach dem Uraltspruch „Kinder sollte man 
sehen, aber nicht hören“.
 
Regeln sollten nicht aufgestellt werden, um das Leben zu erschweren und 
freudlos zu machen. Sie sollten lediglich das Zusammenleben von Menschen 
so organisieren, dass sich jede*r so frei fühlen und bewegen kann wie mög-
lich. Der größte Garant, dass Regeln diesen Sinn erfüllen, besteht wohl dann, 
wenn alle, die die Regeln betreffen, an ihrer Entwicklung beteiligt sind.
Mit dieser Idee verlasse ich nun das Feld der Wissensvermittlung und verab-
schiede mich mit einer Handvoll Fragen, die Sie zum Weiterdenken animieren 
wollen.
 
	p Was können Sie tun, damit Ihnen Adultismus und Rassismus im Alltag 

auffallen? Was hilft Ihnen dabei, sich dessen bewusst zu werden?
	p Welche Positionierung haben Sie als weiße Person und/oder als Fachkraft 

in der Gesellschaft: Wo sind Sie Teil der Norm? Wo nicht?
	p Welche Privilegien haben Sie als erwachsene Person, als weiße Person 

und als Fachkraft?
	p Welche Vorannahmen haben Sie über junge und/oder nicht-weiße Men-

schen, mit denen Sie leben und/oder arbeiten? Was können Sie tun, um 
noch einmal neu und mit unverstellterem Blick auf sie zuzugehen?
	p Welche Regeln regeln das Zusammenleben in den Kontexten, in denen Sie 

sich bewegen? Sind sie sinnvoll und gut erklärbar? Welche Normen und 
Machtverhältnisse spiegeln sich in Regeln wider?



50

K a p i t e l  1 :  D i e  f ü n f  S u p e r k i d s  –  A d u l t i s m u s

	p Gibt es in der Institution, in der Sie arbeiten, ein für die diskriminierungs-
erfahrenen Menschen gut funktionierendes Beschwerdeverfahren und Un-
terstützungsangebot in Diskriminierungsfällen? Wenn nicht, was bräuchte 
es, um solche Strukturen zu etablieren?
	p Wie können Sie mitmenschlichen Kontakt zu diskriminierungserfahrenen 

Menschen aufbauen? Was können Sie von ihnen lernen? Wo sollten Sie 
zurücktreten?
	p Wie können wir Diskriminierungen benennen und was hilft uns dabei, 

unseren eigenen Beitrag zu diesen zu erkennen?
	p Wie können wir gemeinsam ein großes Wir bauen? 

 
Das war ein kurzer Abriss zu einem Thema, das ein ganzes Buch füllen könnte. 
Und das tut es auch. Wenn Sie sich weiter mit Adultismus auseinandersetzen 
wollen, darf ich Sie auf das Buch „Hinter (auf)geschlossenen Türen/ Adultis-
mus und kritisches Erwachsensein“ hinweisen. Geschrieben wurde es von 
meiner Tochter Simbi Schwarz und mir. 

Hinweis zum Weiterlesen

•	 Ritz, ManuEla; Schwarz, Simbi (2022): Adultismus und kritisches 
Erwachsensein – Hinter (auf-)geschlossenen Türen. Münster: Unrast 
Verlag.

 

Quellen

•	 Hutson, Christiane (2010): mehrdimensional verletzbar. Eine Schwarze Pers-
pektive aus Verwobenheiten zwischen Ableismus und Sexismus. In: Jutta Jacob, 
Swantje Köbsell, Eske Wollrad: Gendering Disability. Intersektionale Aspekte 
von Behinderung und Geschlecht. Bielefeld: Transcript Verlag, 61-73

•	 Duden. https://www.duden.de/rechtschreibung/Privileg  
[Letzter Aufruf 05.10.2022].

https://www.duden.de/rechtschreibung/Privileg


51

K a p i t e l  1 :  D i e  f ü n f  S u p e r k i d s  –  A d u l t i s m u s

j Methode für  
die Praxis

1.2 Ein adultismuskritischer Blick auf Regeln, die 
den Alltag von jungen Menschen bestimmen

Anke Krause

Das ungleiche Machtverhältnis zwischen Kindern und Erwachsenen finden 
wir auch in den Regeln wieder, welche unser Zusammenleben in einer päd-
agogischen Einrichtung durchdringen. Sie sollen festlegen, wie sich Kinder 
und Erwachsene verhalten sollen, damit ein sozialverträgliches Miteinan-
der gestaltet werden kann. Oft werden Regeln jedoch nicht gemeinsam mit 
Kindern, sondern ausschließlich von Erwachsenen festgelegt und damit be-
gründet, dass diese mehr (Lebens-/Alters-) Erfahrungen, Kompetenzen und 
Fähigkeiten haben. Ein adultismuskritischer Blick auf Regeln untersucht, wie 
das Machtübergewicht von Erwachsenen (siehe Beitrag von Ritz: S. 44) dazu 
führen kann, dass junge Menschen und ihre Interessen, Ideen, Wünsche und 
Bedürfnisse dabei ausgeblendet und ausgeschlossen werden, wie das Zahra, 
Waris, Alessandro, Lara und Mohammad in ihrer Geschichte erleben.

Manche Regeln der Erwachsenen werden gemacht, um Kinder zu schützen. 
Zu fragen ist: Übernehmen die Erwachsenen hier wirklich Verantwortung, um 
ihre schützende Macht einzusetzen oder handelt es sich um eine Ausübung 
von Erwachsenenmacht, die kontrollieren und bestimmen will? Dies ist im 
pädagogischen Rahmen nicht immer einfach zu unterscheiden. Darum sind 
Methoden wichtig, die zur Selbstreflexion im Team einladen.

Nachfolgend finden Sie zwei Reflexionsübungen zu Regeln. Die erste Methode 
können Sie gerne alleine oder als Teamübung anwenden. Die zweite Methode 
ist für die Durchführung mit Kindern geschrieben. Sie lädt zu Gesprächen mit 
Kindern über Regeln anhand der Geschichte von Zahra, Waris, Alessandro, 
Lara und Mohammad ein.

Für die Durchführung der Reflexionsmethoden beachten Sie als anleitende 
Person folgende Hinweise:

	p Leiten Sie jeden Reflexionsschritt kurz ein, indem Sie den Ablauf und den 
Inhalt vorstellen und Zeit für Verständnisfragen einplanen.
	p Betonen Sie die Freiwilligkeit des Teilens und Erzählens von Erfahrungen.
	p Bitten Sie die Teilnehmenden, achtsam miteinander umzugehen und die 

Erfahrungen von anderen nicht in Frage zu stellen.



52

K a p i t e l  1 :  D i e  f ü n f  S u p e r k i d s  –  A d u l t i s m u s

Im Anschluss an jede Reflexion finden Sie weitere Impulse für den Austausch 
in Form von Fragen, die sich aus den Ergebnissen der jeweiligen Reflexion 
ergeben mögen oder in diese eingebracht werden können.

Nach den Kleingruppenphasen ist es meistens sinnvoll, ein paar allgemeine 
Fragen zum Erleben der Übung zu stellen, wie zum Beispiel „Wie ging es Euch/
Ihnen mit der Durchführung der Übung?“ Nachdem Arbeitsergebnisse auf ei-
ner Flipchart, Metaplanwänden oder Moderationskarten festgehalten wurden, 
bitten Sie die Teilnehmer*innen, diese zu betrachten, fragen Sie nach Gemein-
samkeiten und Unterschieden oder ob den Betrachter*innen beim Blick auf die 
Ergebnisse etwas auffällt.

 



53

K a p i t e l  1 :  D i e  f ü n f  S u p e r k i d s  -  A d u l t i s m u s

A R B E I T S B L A T T

Methode 1: Regeln der Erwachsenen: Wie ist das bei Ihnen?

Zielgruppe: pädagogische Fachkräfte
Anzahl/Größe: 3-20 Personen, auch als Einzelreflexion möglich
Dauer: 60 Minuten plus jeweils 60-90 Minuten für die weiteren Auswertungs-
schritte 2 und 3
Material und Vorbereitung: Flipchart, Metaplanwände oder Moderations- 
karten, ggf. die Fragen in Schritt 1 als Arbeitsblatt kopieren, falls die Fragen 
zuerst in Kleingruppen bearbeitet werden sollen
Ziele: Reflexion und Herstellung einer gemeinsamen Wissensbasis über Re-
geln im Haus; Reflexion und Verortung des Teams in Bezug auf Regeln, deren 
Wirkung und den dahinterliegenden Werten; Perspektivenwechsel einholen; 
Entscheidungen treffen in Bezug auf die Zukunft von Regeln im Haus und die 
Beteiligungs- und Mitsprachemöglichkeiten für alle
Inhalte: Mit Hilfe von Fragen, die den Austausch und die Reflexion anregen 
sollen und die mit kleineren Inputs angereichert sind, soll das Thema Regeln 
von allen Seiten beleuchtet und untersucht werden. Hierzu gehören sowohl 
eine Auseinandersetzung mit dem Sinn von Regeln als auch die Einbeziehung 
der Perspektiven derjenigen, die die Regeln einhalten sollen.

Schritt 1: Reflexion der Regeln in der eigenen Einrichtung

Einleitung: Regeln sind all das, was den Alltag regelt. Nicht alle Regeln sind 
schriftlich festgehalten. Viele sind unausgesprochen oder gelten implizit, das 
heißt, sie sind durch Annahmen begründet, wie etwas sein müsse. Dass eine 
Regel existiert, wird häufig erst bei einem „Regelbruch“ deutlich.

Durchführung: 10 Minuten Selbstreflexion zu den ersten beiden Fragen; 20 
Minuten Austausch in Kleingruppen zu den ersten beiden Fragen und Bear-
beitung der weiteren Fragen; 30 Minuten Austausch in der gesamten Gruppe.

	p Welche Regeln gibt es in Ihrer Einrichtung?
	p Welche Regeln davon kennen Sie auch aus Ihrer eigenen Kindheit? Wie ist 

es Ihnen damals mit den Regeln ergangen?
	p Wer hat die Regeln in Ihrer Einrichtung (wann) festgelegt? Welche existie-

ren, ohne dass jemand noch weiß, warum?
	p Wie wurden die Regeln den Kindern/Jugendlichen vermittelt (Gespräche/

Listen/Plakate)? Wie oft wird über die Regeln gesprochen und überprüft, 
ob sie aktuell sind?
	p Was passiert, wenn die Regeln nicht eingehalten werden?
	p Wer hat festgelegt, was passiert, wenn die Regeln nicht eingehalten wer-

den?
	p Wenn Sie die vereinbarten Konsequenzen ausführen, wie geht es Ihnen 

dabei?



54

K a p i t e l  1 :  D i e  f ü n f  S u p e r k i d s  -  A d u l t i s m u s

A R B E I T S B L A T T

Schritt 2: Auswertung und Anregung für weitere Schritte im Team

Folgende Fragen können Sie zur Auswertung nach der Reflexion der Regeln 
in der Einrichtung verwenden. Wählen Sie dabei aus, wo Sie als moderierende 
Personen einen Fokus setzen wollen:

	p Wie bekannt sind die Regeln unter den Kindern/Jugendlichen?
	p Welche Funktion, welches Bedürfnis und welcher Wert stecken hinter 

einer bestimmten Regel?
	p Machen Ihnen die Regeln das Zusammenleben in Ihrer Einrichtung mit 

Kindern/Jugendlichen leichter?
	p Inwiefern werden die Rechte der Kinder/Jugendlichen durch die Regeln 

eingeschränkt?
	p Welches Verhalten oder welche Äußerungen der Kinder sind Ihnen in Er-

innerung, die Hinweise darauf geben, dass Regeln nicht den Bedürfnissen 
von Kindern/Jugendlichen entsprechen?
	p Was denken Sie, passiert, wenn eine der Regeln wegfällt – haben Sie hier 

Befürchtungen?

Nachdem Sie darüber im Team nachgedacht haben, stellen Sie sich die fol-
genden Fragen:

	p Wollen Sie sich als Team von einer oder mehreren Regeln verabschieden? 
Warum?
	p Welche Regeln erachten Sie zurzeit als sinnvoll und wollen Sie in der 

Einrichtung behalten?
	p Gibt es auch Regeln, die Sie nicht gerne behalten wollen, für die Ihnen 

aber noch eine Lösung zur Abschaffung fehlt?
	p Wie teilen Sie die Änderungen den Kindern und Jugendlichen mit?
	p Wie könnten Sie den Kindern gegenüber Ihr Bedauern darüber ausdrü-

cken, dass Sie eine Regel aufrechterhalten haben?

Zur Unterscheidung zwischen Vereinbarungen und Forderungen:

Vereinbarungen sind etwas, das gemeinschaftlich und machtkritisch 
entwickelt wird, um das Zusammenleben zu organisieren und das Wohl 
von allen im Blick zu haben.

Forderungen sind einseitige Vorgaben, die nicht verhandelbar sind. 
Wer die Forderungen stellt, hat mehr Macht. Wenn Forderungen auf der 
Macht von Erwachsenen über junge Menschen basieren, haben letztere 
keine Wahl.



55

K a p i t e l  1 :  D i e  f ü n f  S u p e r k i d s  -  A d u l t i s m u s

A R B E I T S B L A T T

Sich von Regeln zu verabschieden ist aus einer machtvollen Erwachsenenper-
spektive nicht einfach und braucht Zeit und Auseinandersetzungen im Team. 
Vielleicht stellen Sie fest, dass Sie sich mit den Konsequenzen, die Sie für den 
Fall eines Regelbruchs festgelegt haben, nicht mehr wohlfühlen. Vielleicht ist 
Ihnen diese Form der Machtausübung unbehaglich, weil Ihnen bewusst wird, 
wie sehr Kinder in ihrer Würde verletzt werden können. Dann könnte jetzt ein 
guter Zeitpunkt sein, um etwas zu verändern und gemeinsam mit Kindern Ver-
einbarungen für das Zusammensein auf neue Füße zu stellen.

Schritt 3: Auswertung und Anregungen für weitere Schritte mit jungen 
Menschen

Im dritten Schritt kann die Erkundung gemeinsam mit den jungen Men-
schen ausgeweitet werden. Oft kennen diese viel mehr Regeln als die Er-
wachsenen selbst. Für ein adultismuskritisches Erwachsensein ist es re-
levant, dass Sie in die Auswertung dieser Übung auch die Perspektiven 
der jungen Menschen miteinbeziehen. Sie könnten gemeinsam überlegen, 
welche Regeln für Ihre Einrichtung wirklich wichtig sind und welche nicht. 
Kommen Sie über die folgenden Fragen mit Kindern/Jugendlichen ins Ge-
spräch:

	p Welche Regeln in unserer Einrichtung kennt ihr?
	p Wie findet ihr diese?
	p Was passiert, wenn ihr Regeln nicht einhaltet?
	p Wie geht es euch dabei?
	p Was, denkt ihr, sollte passieren, wenn ihr Regeln nicht einhaltet?
	p Was braucht ihr, damit ihr euch wohl und sicher fühlt?
	p Was gibt es schon für Vereinbarungen, die dazu beitragen, dass ihr euch 

wohl und sicher fühlt? Welche fehlen?
	p Wie können wir gemeinsam neue Vereinbarungen entwickeln? Was wäre 

wichtig? Was braucht es, damit die Vereinbarungen für alle gelten?
	p Was wären Alternativen zu Regeln und Konsequenzen? Wie könnten alle 

sonst noch dafür sorgen, dass sich alle wohl und sicher fühlen? Was 
müssten die jungen Menschen tun? Was die Erwachsenen?

Gerade die letzte Frage der obigen Übung leitet eine grundlegende Verände-
rung hin zu einer adultismuskritischen Praxis ein, denn sie erkennt an, dass 
es für die Entwicklung eines Zusammenlebens alle Perspektiven und Kompe-
tenzen braucht und dass nicht nur Erwachsene wissen, was richtig ist.

Deshalb ist ein wichtiger weiterer Reflexionsschritt in der Auseinanderset-
zung mit Adultismus, die Perspektive der Kinder zu hören. Eine Möglichkeit 
stellt eine Einladung zu einem Gespräch über Regeln – und wie die Kinder 
Regeln erleben – dar.



56

K a p i t e l  1 :  D i e  f ü n f  S u p e r k i d s  -  A d u l t i s m u s

A R B E I T S B L A T T

Methode 2: Perspektivenwechsel –  
Wahrnehmung der Kinder

Zielgruppe: pädagogische Fachkräfte unter Einbeziehung der jungen Men-
schen
Anzahl/Größe: 3-20 Personen
Dauer: 60 Minuten plus jeweils 60-90 Minuten für die weiteren Schritte 2 und 
3
Material und Vorbereitung: Kinderbuch, Flipchart, Moderationskarten, Mate-
rial zum Malen von Bildern (Stifte, Papier), Vorbereitung des Gesprächs mit 
den jungen Menschen: ggf. Anpassung der Fragen an die eigene Sprechpraxis
Ziele: vertiefende Reflexion der Erwachsenen über Vorstellungen von Regeln, 
deren Funktion und Auswirkungen; Einholen und Wahrnehmung der Perspek-
tive von jungen Menschen; Verstehen und Einbeziehen der Perspektiven und 
Bedürfnisse von jungen Menschen
Inhalte: Mit Hilfe von Reflexionsimpulsen im ersten Schritt kann die Ausein-
andersetzung mit adultismuskritischen Perspektiven auf Regeln und deren 
Funktion vertieft werden. Dies dient auch als Vorbereitung für die Umsetzung 
des Gesprächs mit jungen Menschen mit Hilfe des Gesprächsleitfadens im 
zweiten Schritt. Im dritten Schritt sollen Reflexionsfragen die Erwachsenen 
dabei unterstützen, sich vertieft mit der Perspektive von jungen Menschen 
auseinanderzusetzen, um dann nächste Schritte zu planen.

Schritt 1: (Vorab-)Reflexion der Erwachsenen

Folgende Hinweise können Sie für die Reflexion verwenden:

	p Regeln werden von Kindern teilweise anders wahrgenommen als von 
Erwachsenen.
	p Regeln sind nicht einfach da, sondern werden gemacht, und sind damit 

auch veränderbar.
	p Regeln haben verschiedene Gründe und Folgen, manche sind veraltet und 

andere haben einen pädagogischen Konsens im Team.
	p Erinnern Sie sich daran, dass über Vereinbarungen regelmäßig gespro-

chen werden muss, um zu schauen, ob die Vereinbarungen für alle (Er-
wachsene und junge Menschen) noch funktionieren oder ob es Verände-
rungen braucht.
	p Besprechen Sie im Team, wie Erwachsene ihr Mehr an Macht benutzen 

können, um sich für junge Menschen und das, was sie brauchen, einzuset-
zen. Wie können sie ihre Macht teilen, damit junge Menschen mehr Zugang 
zu Ressourcen und Mitgestaltungsmöglichkeiten haben.



57

K a p i t e l  1 :  D i e  f ü n f  S u p e r k i d s  -  A d u l t i s m u s

A R B E I T S B L A T T

Hinweis zum Weiterlesen

•	 Winkelmann, Anne-Sophie (Autorin), DRK (Hrsg.) (2019): Machtge-
schichten. Limbach-Oberfrohna: Edition Claus.

	p Was wissen Sie über den Effekt von Diskriminierung auf die Perspektiven, 
Fähigkeiten oder Stärken von jungen Menschen? (siehe Beitrag von Ritz: 
S. 44)
	p Wenn Kinder sagen, es bräuchte Bestrafungen, um sich an Regeln zu hal-

ten, kann es sich um die Verinnerlichung der Machtungleichheit zwischen 
Erwachsenen und Kindern handeln. Kinder haben viel Vertrauen zu Er-
wachsenen und wenn sie gelernt haben, dass sie „zu jung sind“, um selbst 
zu wissen, was sie brauchen, übernehmen sie dies in ihr Selbstverständ-
nis im Sinne von „die Erwachsenen wissen besser, was gut für mich ist“.

Manchmal haben junge Menschen das Vertrauen in Erwachsene bereits ver-
loren. Sie glauben nicht, dass diese ihnen wirklich zuhören werden und ihre 
Belange genauso berücksichtigen wie die eigenen oder die von anderen Er-
wachsenen. Dann braucht es zum einen viel Einfühlungsvermögen seitens 
der Erwachsenen. Zum anderen benötigt es viele Gelegenheiten, bei denen 
die jungen Menschen – immer und immer wieder – erleben können, dass die 
Erwachsenen verlässlich sind, dass sie sich für das interessieren, was Kinder 
und Jugendliche bewegt und angeht, und dass deren Wünsche und Gestal-
tungsvorschläge auch umgesetzt werden. Dieses Gehört- und Gesehen-Wer-
den ist die Grundlage für eine adultismuskritische Praxis, in der die Würde 
aller im Mittelpunkt steht.

Schritt 2: Gespräch mit den Kindern

Lesen Sie den Kindern das erste Kapitel „Die fünf Superkids“ vor. Bitten Sie 
die Kinder, jedes Mal, wenn sie eine Regel hören, Bescheid zu sagen. Entweder 
schreiben Sie die Regel auf oder eines der Kinder, damit alles, was gefunden 
wird, festgehalten wird. Statt zu schreiben, können Sie auch mit Bildern arbei-
ten oder die Kinder bitten, Bilder zu malen.

Passen Sie die folgenden Fragen Ihrem Sprachgebrauch und an die Kinder an.



58

K a p i t e l  1 :  D i e  f ü n f  S u p e r k i d s  -  A d u l t i s m u s

A R B E I T S B L A T T

Die erste Regel, der wir begegnen, steht gleich am Anfang …
„[L]eider darf ich nicht alleine im Heim bleiben“, erzählt Zahra (Cool Kids & 
Trần 2000: 5).

	p Kennt ihr solche Regeln auch? Im Hort, in der Kita oder in der Schule oder 
zuhause?
	p Wie findet ihr diese Regel?
	p Wie geht es wohl Zahra damit? Was denkt ihr?
	p Was wäre besser?

Lesen Sie die Geschichte weiter und schauen Sie, welche Regeln den Kindern 
auffallen, zum Beispiel dass das Kinderzimmer geschlossen ist, weil keine 
Erwachsenen da sind. Spätestens bei dem Abschnitt: „Doch da ruft eine laute 
und tiefe Stimme von hinten: ‚Wie oft soll ich euch das eigentlich noch sagen: 
Nach 18 Uhr gehen alle Kinder auf die Zimmer! Spielverbot im Flur! Ihr seid 
viel zu laut. Hier wohnen Leute und ihr habt nichts Besseres zu tun, als wie-
der so einen Lärm zu veranstalten!‘“ (Cool Kids & Trần 2000: 17), fragen Sie:

	p Wie findet ihr, dass der Mensch von der Security so mit den Kindern 
spricht?
	p Wie sollte er mit den Kindern sprechen, was wäre besser?
	p Warum machen Erwachsene solche Regeln, was denkt ihr?
	p Wie findet ihr die Regel?
	p Wenn die Kinder das bestimmen könnten, welche Regeln würden sie statt-

dessen machen?

„Der hat letztes Mal mit meinen Eltern geredet, ich darf keinen Ärger mehr 
kriegen.“
„Ich hab schon zwei Abmahnungen, ihr wisst, was bei drei passiert ...“,  
antwortet Waris. Lara nickt eingeschüchtert.
(Cool Kids & Trần 2000: 18)

	p Wisst Ihr was eine Abmahnung ist? Was kann das bedeuten? Genau. Eine 
Art Strafe. Kennt ihr so etwas auch? Wie geht es den Kindern wohl damit?
	p Stellt euch mal vor, ihr würdet nach drei Abmahnungen aus eurem Zuhau-

se weggeschickt werden. Wie findet ihr das?
	p Wie finden ihr es, dass der Mensch von der Security die Kinder jagt?
	p Was sollten die Erwachsenen tun? Wie könnten sie den Kindern helfen? 

Was würdet ihr euch wünschen?
Danke, dass ihr euch mit mir unterhalten habt. Ich habe viel von euch gelernt.



59

K a p i t e l  1 :  D i e  f ü n f  S u p e r k i d s  -  A d u l t i s m u s

A R B E I T S B L A T T

Schritt 3: Auswertung des Perspektivenwechsels unter Erwachsenen

	p Was haben Sie aus dem Gespräch mit den Kindern gelernt?
	p Wie finden die Kinder die Regeln, an die sich Zahra, Waris, Alessandro, 

Lara und Mohammad halten sollen? Was denken sie, sollte verändert 
werden?
	p Was ist den jungen Menschen wichtig?
	p Wie finden die Kinder die „Konsequenzen“ und wie fühlen sie sich dabei?
	p Wie fühlen die Kinder sich, wenn sie die Konsequenzen erleben?
	p Was für Erwachsene brauchen die Kinder? Welche Unterstützung wün-

schen sie sich?
	p Wie geht es Ihnen, wenn sie hören, was die Kinder sagen?
	p Was werden Sie als nächstes tun?

Was noch wichtig ist:

	p Junge Menschen verinnerlichen Adultismus und verlieren dadurch das 
Vertrauen in ihre Fähigkeit, genau zu wissen, was sie brauchen, bzw. 
dass Ernst genommen wird, was sie brauchen, wenn sie es sagen. Das 
kann zu Ausdrucksformen führen (zum Beispiel Schweigen, Wut), die es 
Erwachsenen schwer macht, zu verstehen wo und wie junge Menschen 
Unterstützung brauchen, um zu entdecken, was sie wollen und wie sie es 
ausdrücken können. Außerdem wollen Kinder meistens mit Erwachsenen 
kooperieren, wobei die Formen, wie sie Kooperationswilligkeit ausdrü-
cken, unterschiedlich sind. Wenn wir Fragen zu einem Thema stellen, 
das mit unangenehmen und anstrengenden Erfahrungen verbunden ist, 
kann es sein, dass Kinder versuchen, Antworten zu finden, von denen sie 
gelernt haben, dass die Erwachsenen sie hören möchten.
	p Suchen Sie häufig das Gespräch mit jungen Menschen und zeigen Sie 

durch Ihre Handlungen, dass es Ihnen wichtig ist, was junge Menschen 
fühlen, denken und brauchen. Zeigen Sie, dass Sie Verbündete sind, die 
sich für die Belange von jungen Menschen einsetzen. Wenn beispielsweise 
junge Menschen für sie wichtige Veränderungen fordern, dann überlegen 
Sie mit ihnen zusammen, wie diese umgesetzt werden können.
	p Besonders bei mehrfachdiskriminierten Kindern kann es vorkommen, 

dass sie gelernt haben, ihre Bedürfnisse zurückzustellen, weil Fachkräfte 
ihre Sprachen nicht sprechen, weniger mit ihren Familien in Kontakt sind 
und sie auch in der Peergemeinschaft eine untergeordnete Rolle einneh-
men und an den Partizipationsprozessen weniger teilhaben können.
	p Versuchen Sie, offen und neugierig zu sein für alles, was kommt. Setzen 

Sie sich im Team immer wieder mit der Macht auseinander, die Sie haben, 
und wie diese dazu führt, dass Sie Aussagen von jungen Menschen als 
übertrieben oder ungerechtfertigt abtun. Diese Reaktionen sind Teil des 
Systems, das die Machtungleichheit aufrechterhält.
	p Nehmen Sie sich Zeit und Energie für Gespräche mit jungen Menschen. 

Fehlt Ihnen der Fokus und die Ruhe, um bei dem Austausch wirklich 



60

K a p i t e l  1 :  D i e  f ü n f  S u p e r k i d s  -  A d u l t i s m u s

A R B E I T S B L A T T

anwesend zu sein, verschieben Sie das Gespräch und kommunizieren sie 
dies ehrlich. Junge Menschen brauchen Erwachsene, die bei solch wichti-
gen Gesprächen wirklich anwesend und nicht nur „da“ sind.
	p Sollten Regeln für Sie und Ihr Team gerade nicht veränderbar sein, spre-

chen Sie darüber mit den jungen Menschen. Wenn es nicht möglich ist, 
ernsthaft über eine Veränderung der Regeln – also der Inhalte, der Art wie 
sie festgelegt werden und möglicher Konsequenzen – zu sprechen, sagen 
Sie dies. Nichts ist schlimmer, als wenn eine Tür geöffnet wird, die dann 
gleich wieder geschlossen wird. Kinder verlieren Vertrauen in Erwach-
sene, wenn sie Pseudo-Beteiligungsgespräche anbieten, die keinerlei 
Wirkung zeigen.

Wenn es uns ungewöhnlich erscheint, Kindern so offen gegenüberzutreten, 
dann hat das unter anderem mit unserer Verinnerlichung von Adultismus zu 
tun. Außerdem: Zu zeigen, wie es uns geht und was wir gerade leisten kön-
nen und was nicht, fühlt sich manchmal regelrecht „gefährlich“ ungeschützt 
an, obwohl es wichtige Informationen für unsere Gegenüber sind. Junge Men-
schen brauchen mutige Erwachsene, die bereit sind, sich zu hinterfragen, und 
die ihre Macht nutzen, um jungen Menschen die Teilhabe und Mitgestaltung zu 
ermöglichen, die ihnen zusteht.



61

Kapitel 2: Der geheime Garten –  
Mehrsprachigkeit und Identität 
Zusammenfassung von Majd Mardini
Aida versucht in der Turnhalle das Essen herunterzubekommen. Sie vermisst das Essen von zuhause. 
Sie ist traurig, weil ihre Schwester deutsch lernt und keine Zeit für sie hat, die Mama im Bett liegt und 
der Papa in einem anderen Heim wohnt. Aida vermisst ihr Zuhause und hat Angst, ihre Erinnerungen 
daran zu verlieren. Sie bedauert, dass sie weggehen mussten. Plötzlich kommen drei Jungen und 
nehmen Aida die Tasche weg. Als ein Mann kommt und hilft, bekommt Aida die Tasche wieder. Sie 
rennt schnell aus der Halle und will einfach nur weg. Die Security ruft ihr hinterher, doch sie rennt 
weiter. Sie entdeckt ein Loch im Zaun und wenig später findet sie einen geheimen Garten im Gebüsch. 
Sie beginnt zu zeichnen und fühlt sich dort sicher und wohl. Später sucht ihre Schwester nach ihr. 
Gemeinsam erinnern sie sich an das Leben zuhause. Als sie in die Halle zurückkehren warten Vater 
und Mutter auf die beiden. Aida ist überwältigt vor Freude und Glück. Sie werden zusammen in ein 
hoffentlich besseres Heim ziehen.



62

K a p i t e l  2 :  D e r  g e h e i m e  G a r t e n  –  M e h r s p r a ch i g ke i t  u n d  I d e n t i t ä t

2.1 „Die Grenzen meiner Sprache sind die Grenzen  
meiner Welt“ – oder ist es die Welt, die meiner  
Sprache Grenzen setzt?

Reflexionen über mehrsprachiges Aufwachsen und sprach- 
liche Bildung

Janne Braband

Auf einmal reißt mir jemand die Tasche aus der Hand. Schnell drehe 
ich mich um und sehe drei ältere Jungs wegrennen. So eine Gemein-
heit! Ich renne hinterher und rufe wütend in meiner Sprache, Tigrinya: 
„Hey, das gehört euch nicht! Gebt mir meine Tasche zurück!“ Plötzlich 
stoppen die Jungs ab und lachen mich aus. Sie verstehen mich nicht. 
Jetzt werfen sie meine Sachen hin und her. Ich versuche, die Tasche 
zu fangen, aber ich schaffe es nicht. Ein deutsches Wort fällt mir ein: 
„Bitte!“, sage ich. 
(Cool Kids & Trần 2000: 5-6)

Anhand der Erzählung von Aida im zweiten Kapitel lässt sich einiges verdeut-
lichen, was für das Verständnis der Situation mehrsprachiger Kinder wichtig 
ist. In den folgenden Ausführungen werden wir daher hin und wieder auf die 
Erzählung zurückkommen. Zunächst sei mit dieser kurzen Szene lediglich da-
ran erinnert, wie grundlegend und unerlässlich Sprache im Allgemeinen für 
soziales Handeln ist und wie spontan und selbstverständlich Kinder sie zum 
Erreichen ihrer Ziele einsetzen.

Sprachliche Bildung ist in der bildungspolitischen Diskussion sowie im fach-
wissenschaftlichen Diskurs der Frühpädagogik der letzten Jahre stark in den 
Fokus gerückt. Die zentrale Bedeutung sprachlicher Fähigkeiten für Bildungs-
erfolg, „Integration“ und den Ausgleich von sozialer Benachteiligung ist dabei 
unstrittig. Häufig wird betont, dass die Förderung von sprachlichen Kompe-
tenzen im Rahmen einer gezielten sprachlichen Bildung ein entscheidender 
Schlüssel sei für die Bekämpfung von Bildungsbenachteiligung. Mit sprach-
licher Bildung ist dabei allerdings fast immer ausschließlich die Förderung 
des Deutschen gemeint. Um die Situation von Kindern zu beschreiben, die Ziel 
dieser Deutschförderung sind, wird manchmal folgendes Zitat verwendet: 
„Die Grenzen meiner Sprache bedeuten die Grenzen meiner Welt“1. Sprach- 
liche Bildung soll helfen, diese Grenzen durch mehr Deutschkenntnisse zu er- 
weitern.

1	 So zum Beispiel im Praxismaterial „Bausteine Kindergarten“ (2020) oder als Titel eines 
Sprachworkshops des PARITÄTISCHEN für Kitafachkräfte (2008). Ursprünglich stammt das 
Zitat aus dem Tractatus logico-philosophicus von Ludwig Wittgenstein, Satz 5.6 (vgl. Mc-
Guinness & Schulte 2001).

j Fachtext



63

K a p i t e l  2 :  D e r  g e h e i m e  G a r t e n  –  M e h r s p r a ch i g ke i t  u n d  I d e n t i t ä t

Der Blick auf mehrsprachig aufwachsende Kinder ist jedoch häufig unvollstän-
dig und defizitorientiert und Maßnahmen zur sprachlichen Bildung werden ih-
ren Bedürfnissen nicht immer gerecht. Wir wollen daher das oben genannte 
Zitat kritisch hinterfragen und beleuchten, was eigentlich „meine Sprache“ ist: 
Was bedeuten Sprache und sprachliches Handeln für mehrsprachige Kinder, 
wie eignen sie sich ihr mehrsprachiges Repertoire an und welche Faktoren 
spielen dabei eine Rolle?

Auch die „Grenzen meiner Welt“, die angeblich durch die „Grenzen meiner 
Sprache“ entstehen, wollen wir uns genauer ansehen. Welche Begrenzungs-
erfahrungen machen mehrsprachig aufwachsende Kinder und stehen diese 
wirklich hauptsächlich mit ihren eigenen sprachlichen „Grenzen“ in Zusam-
menhang?

Schließlich gehen wir der Frage nach, wie anhand der Erkenntnisse über „mei-
ne Sprache“ und über die „Grenzen“ und Grenzziehungen in der sprachlichen 
Bildung eine Praxis gestaltet werden könnte, die die Grenzen verschieben hilft 
und Kinder darin stärkt, ihre Sprache selbstbewusst zu entfalten.

Mehrsprachiges Aufwachsen

Mehrsprachiges Aufwachsen verläuft – analog zum einsprachigen Aufwach-
sen – in verschiedenen Phasen, die aufeinander aufbauen, sich aber auch 
überlappen und zeitlich stark variieren können. Die Sprachentwicklung ist – 
bei allen Kindern – von vielen verschiedenen Faktoren abhängig, hierzu ge-
hören physische und psychische Voraussetzungen sowie Umwelteinflüsse 
wie der sprachliche Input und die sozialen Handlungsanforderungen. In der 
Mehrsprachigkeitsforschung ist man sich weitgehend einig darüber, dass das 
Gehirn Platz hat für viele Sprachen (List 2001), dass also mehrsprachiges Auf-
wachsen den Spracherwerb nicht behindert, sondern im Gegenteil einige Vor-
teile mit sich bringen kann.

Hinweis zum Weiterlesen

Mehrsprachigkeit und mehrsprachiger Erwerb:
•	 Chilla, Solveig; Niebuhr-Siebert, Sandra (2017): Mehrsprachigkeit 

in der KiTa. Grundlagen – Konzepte – Bildung. Stuttgart: Verlag W. 
Kohlhammer, Kapitel 3.



64

K a p i t e l  2 :  D e r  g e h e i m e  G a r t e n  –  M e h r s p r a ch i g ke i t  u n d  I d e n t i t ä t

Vom Kind aus gedacht kann man sich den Spracherwerb gut als einen Pro-
zess vorstellen, in dem das Kind sich eine zentrale Handlungsressource für 
die soziale Interaktion aneignet. Das zentrale Antriebsmoment für diesen le-
benslangen Prozess der Aneignung von Sprache liefern in diesem Verständnis 
die jeweiligen sprachlichen Handlungsanforderungen: „Das Kind eignet sich 
Sprache in einem solchen Umfang an, dass es alle erforderlichen Mittel hat, 
um erfolgreich mit seiner Umgebung zu kommunizieren“ (Ehlich u.a. 2008: 
16). Daran anschließend lässt sich mehrsprachiges Aufwachsen mit Ansätzen 
wie Translanguaging, Multilingual Literacy oder Quersprachigkeit verstehen 
als ein Hineinwachsen in ein individuelles, dynamisches und multilinguales 
Repertoire, auf das Kinder „je nach Situation entsprechend zugreifen, um in 
ihrem mehrsprachig organisierten Alltag pragmatisch adäquat zu kommuni-
zieren“ (Panagiotopoulou 2016: 16).

Ein Beispiel dafür finden wir in der oben zitierten Textstelle aus Kapitel 2 des 
Kinderbuchs, in dem Aida in einem ersten Lösungsversuch von ihrer Mutter-
sprache Tigrinya ins Deutsche wechselt, um die Jungen zu bitten, ihr die Ta-
sche zurückzugeben. Sie hat bereits ein Bewusstsein für die Verschiedenheit 
ihrer Umgebungssprachen und kann die sprachlichen Voraussetzungen ihrer 
Kommunikationspartner*innen einschätzen. Daher wählt sie automatisch die 
Sprache aus, in der sie hofft, verstanden zu werden.

Während die Vorstellung von getrennten Sprachsystemen, die sich Mehrspra-
chige in einer bestimmten Reihenfolge aneignen, leicht zur Annahme von 
Sprachenkonkurrenz oder Sprachdefiziten führt, kann mit Translanguaging 
der Spracherwerb als dynamischer Prozess im Kontext realer Kommunika-
tion betrachtet werden. Ein Beispiel für diese flexible, sprachenübergreifen-
de Praxis mehrsprachiger Kinder sind Sprachenmischungen, bei denen sie 
zum Beispiel in einem Satz auf Deutsch einzelne Wörter oder Wortverbindun-
gen einer weiteren Sprache einbauen. Mit einer Fokussierung auf getrennte 
Sprachsysteme gelten solche Sprachenmischungen häufig als Defizite in der 
geforderten Sprache. Geht man aber von einer translingualen Sprachaneig-
nung aus, lässt sich anhand von Sprachenmischungen sehr gut beobachten, 
wie Kinder, die in mehrsprachigen Kontexten aufwachsen, von Anfang an ler-
nen, quer durch mehrere Sprachen hindurch zu kommunizieren. Dabei pas-
sen sie sich ganz pragmatisch den jeweiligen Kommunikationspartner*innen 
an und können sowohl monolingual als auch gemischtsprachlich handeln, je 
nachdem, was im jeweiligen Kontext effektiver ist (vgl. ebd.: 14; vgl. Wagner 
2017: 170 ff.).



65

K a p i t e l  2 :  D e r  g e h e i m e  G a r t e n  –  M e h r s p r a ch i g ke i t  u n d  I d e n t i t ä t

Hinweise zum Weiterlesen

Translanguaging:
•	 Panagiotopoulou, Argyro (2018): Inklusion und Mehrsprachigkeit: 

Translanguaging in Kitas und Schulen. In: ZMI Magazin 12/2018:  
11-13. https://www.hf.uni-koeln.de/data/eso2befk/File/ 
Panagiotopoulou_2018_Inklusion_und_Mehrsprachigkeit_ZMI.pdf 
[Letzter Aufruf 05.10.2022].

•	 Wagner, Petra (2017): Quer durch viele Sprachen hindurch – Vielge-
staltigkeit der Sprachenwelten von Kindern. In: Dies. (Hrsg.): Hand-
buch Inklusion. Grundlagen vorurteilsbewusster Bildung und Er-
ziehung. Überarbeitete Neuausgabe. Freiburg, Basel, Wien: Herder, 
170-184.

„Meine Sprache“ bedeutet also mein sprachliches Gesamtrepertoire, das sich 
über die Sprachen und sprachlichen Register erstreckt, die in meiner (Le-
bens-)Welt eine Rolle spielen und die ich mir zum jetzigen Zeitpunkt soweit 
angeeignet habe, wie es die alltäglichen Sprachanlässe ermöglicht und erfor-
derlich gemacht haben. Meine Sprache steht für meine sprachlichen Hand-
lungskontexte mit meinen sprachlichen Interaktionspartner*innen, für meine 
Erfahrungen, meine Ausdrucks- und Verständnismöglichkeiten und meinen 
bisherigen Aneignungsprozess.

Am Beispiel von Aida und den anderen Kindern im Buch kann man sich dieses 
flexible und sich ständig erweiternde sprachliche Gesamtrepertoire gut vor-
stellen: mit ihren Eltern wird Aida wahrscheinlich Tigrinya sprechen, in der 
Notsituation mit den älteren Jungen wechselt sie ins Deutsche und mit den 
anderen Kindern im Heim spricht sie vielleicht auch Deutsch oder eine weitere 
gemeinsame Sprache, wahrscheinlich aber eine Mischung aus allem. In jedem 
Fall wird sich das sprachliche Handeln nicht mit Grenzen zwischen Sprachsys-
temen aufhalten, sondern die Kinder nutzen alle verfügbaren sprachlichen 
Ressourcen, um miteinander zu spielen und ihren vielschichtigen und heraus-
fordernden Alltag zu bewältigen. Die sprachlichen Ressourcen werden dabei 
täglich erweitert und wachsen zu einem gesamtsprachlichen Repertoire an.

Ein solches weites Verständnis von Sprache aus der Perspektive des Kindes, 
das Handlungsanforderungen, Erfahrungen und die sprachliche Umgebung 
einschließt, macht außerdem deutlich, dass Sprache eng mit der eigenen Iden-
tität verknüpft ist. Über die Mehrsprachigkeit an sich und über die Kommu-
nikation in verschiedenen Sprachen, mit verschiedenen Sprecher*innen und 
in verschiedenen Kontexten treten Kinder mit der Welt in Verbindung. Dabei 
konstruieren sie ihre Identität ständig aufs Neue mit Hilfe der sprachlichen 
Ressourcen, die ihnen zur Verfügung stehen. Die Bedeutung von Sprache und 

https://www.hf.uni-koeln.de/data/eso2befk/File/Panagiotopoulou_2018_Inklusion_und_Mehrsprachigkeit_ZMI.pdf
https://www.hf.uni-koeln.de/data/eso2befk/File/Panagiotopoulou_2018_Inklusion_und_Mehrsprachigkeit_ZMI.pdf


66

K a p i t e l  2 :  D e r  g e h e i m e  G a r t e n  –  M e h r s p r a ch i g ke i t  u n d  I d e n t i t ä t

Mehrsprachigkeit für die Identitätsbildung wird auch in einer Studie über die 
Perspektiven von Eltern auf das mehrsprachige Aufwachsen ihrer Kinder 
sichtbar (vgl. Braband 2019). Die dort erhobenen Überzeugungen, Ziele und 
Wünsche der Eltern in Bezug auf die Mehrsprachigkeit ihrer Kinder zeigen 
sehr deutlich, welch wichtige Rolle die verschiedenen Sprachen – und auch die  
Mehrsprachigkeit an sich – aus Sicht der Eltern für die Identitätsbildung spie-
len. Zwar wünschen sich die befragten Eltern gute Deutschkenntnisse für ihre 
Kinder, damit sie in der Schule gut mitkommen. Der Erhalt der nicht-deutschen 
Familiensprache ist für sie jedoch ebenfalls ein wichtiges Ziel, für das sie sich 
mit großem Engagement im Familienalltag einsetzen. Durch die Mehrspra-
chigkeit möchten die Eltern den Kindern die Möglichkeit geben, sich später 
selbst als Mehrfachzugehörige zu positionieren, anstatt durch Zuschreibun-
gen von außen entweder als „Deutsche“ oder als „Ausländer*innen“ etikettiert 
zu werden.

Normalitätsvorstellungen in der sprachlichen Bildung

Diese Erkenntnisse aus der neueren Mehrsprachigkeitsforschung stehen – 
zumindest teilweise – im Widerspruch zur herrschenden Förderlogik und zu 
großen Teilen auch im Widerspruch zur gängigen Praxis in der sprachlichen 
Bildung, die vor allem die Förderung der deutschen Sprachkenntnisse fokus-
siert. Meine Sprache, in einem identitätsstiftenden, translingualen Verständ-
nis, das das gesamte sprachliche Repertoire der Kinder umfasst und alle ihre 
sprachlichen Bezüge und Handlungskontexte berücksichtigt, ist in der sprach-
lichen Bildung von Schule und Kita meistens nicht Thema. Stattdessen wird 
auf das immer wieder festgestellte schlechtere Abschneiden von mehrspra-
chigen Kindern im Bildungssystem mit einer forcierten Förderung „schulreifer 
Deutschkenntnisse“ reagiert. Mehrsprachigkeit wird häufig als Bildungsrisiko 
und als besondere Herausforderung für pädagogische Einrichtungen gese-
hen und nicht selten wird ihr mit einer strikten Sprachentrennung, dem Igno-
rieren oder sogar Verbieten der nicht-deutschen Familiensprachen und mit  
einer Verengung der sprachlichen Bildung auf das Deutsche begegnet. Diese 
Förderlogik fußt auf einem monolingualen Normalitätsverständnis, das mehr-
sprachige Kinder am Maßstab einsprachiger Entwicklungsverläufe misst. 
Mehrsprachiges Aufwachsen wird fälschlicherweise als sukzessiver oder si-
multaner Erwerb getrennter Sprachsysteme verstanden und dabei werden 
meistens nur die Fortschritte im Deutschen gemessen, was den dynamischen 
und translingualen Praktiken mehrsprachiger Kinder nicht gerecht wird.

Am Beispiel von Aidas Geschichte, in der uns ihre Innenperspektive eröff-
net wird, lässt sich gut verdeutlichen, wie ein so reduzierter Blick auf das 
mehrsprachige Kind wirkt. Mit einem Fokus auf „meine Sprache“, der nur ihr 
Sprachvermögen im Deutschen betrachtet, würde von Aidas Gedanken, Ängs-
ten und Freuden, den Erinnerungen und den trostspendenden Erlebnissen im 
geheimen Garten, von dieser ganzen Welt der Gefühle und Erlebnisse, nicht 



67

K a p i t e l  2 :  D e r  g e h e i m e  G a r t e n  –  M e h r s p r a ch i g ke i t  u n d  I d e n t i t ä t

mehr übrig bleiben als das hilf- und folgenlose deutsche „Bitte“. Ohne Kennt-
nis der Innenperspektive von Aida, die für uns im Buch ins Deutsche übersetzt 
wird, wäre sie vor allem ein sprachloses Opfer, während ihr Lösungsweg, ihre 
Entdeckung des geheimen Gartens, ihre Strategie, sich selbst Trost zu spen-
den und aus der Situation etwas Neues entstehen zu lassen, unbeachtet blei-
ben würden.

Aus einer defizitorientierten und verengten Perspektive auf Mehrsprachigkeit 
entstehen Stigmatisierungen, Segregation, Ausgrenzung und Fehleinschät-
zungen der Lernsituation und der Lernfortschritte mehrsprachiger Kinder. 
Die Ursachen für ihr schlechteres Abschneiden im Bildungssystem sind somit 
nicht – wie häufig angenommen – auf ihre Mehrsprachigkeit zurückzuführen, 
sondern vielmehr auf die Art und Weise, wie in Bildungsinstitutionen mit Mehr-
sprachigkeit umgegangen wird. Zum Hintergrund des Umgangs mit Mehrspra-
chigkeit gehört neben monolingualen Normalitätsvorstellungen außerdem der 
Umstand, dass Sprache in der Migrationsgesellschaft herangezogen wird, um 
herrschende Differenz- und Zugehörigkeitsordnungen umzusetzen. Wer „zu 
uns“ gehört, als „integriert“ und „angekommen“ betrachtet wird, entscheidet 
sich ganz zentral über die sprachlichen Fähigkeiten im Deutschen. Diejenigen, 
die nicht wirklich „zu uns“ gehören, werden über Sprache und vermeintliche 
Defizite im Deutschen identifiziert.

Hinweise zum Weiterlesen

Sprache in der Migrationsgesellschaft:
•	 Dirim, Inci; Mecheril, Paul (2010): Die Sprache(n) der Migrations-

gesellschaft. In: Mecheril, Paul; Castro Varela, Maria do Mar; Dirim, 
Inci; Kalpaka, Annita; Melter, Claus (Hrsg.): Migrationspädagogik. 
Weinheim, Basel: Beltz, 99-120.

•	 Dirim, Inci; Heinemann, Alisha (2016): Migrationsbedingte Mehr- 
sprachigkeit und der Erwerb sprachlich gebundenen Wissens und 
Könnens. In: Kilian, Jörg; Brouër, Birgit; Lüttenberg, Diana (Hrsg.): 
Handbuch Sprache in der Bildung. Berlin, Boston: De Gruyter,  
99-121. 

Wie eine solche monolinguale Sprachpolitik in der Frühpädagogik umgesetzt 
wird und dabei zu Diskriminierung, Ausgrenzung und Benachteiligung beiträgt, 
zeigt eine Reihe von ethnografischen Untersuchungen (vgl. Panagiotopoulou 
2016). Die Ergebnisse beleuchten, wie in Kitas mit der Durchsetzung einer mo-
nolingualen Norm als zentraler Strategie versucht wird, die bildungspolitisch 
geforderte Sprachförderung umzusetzen. Dabei werden Sprachen in ein hier-
archisches Verhältnis zueinander gebracht und mehrsprachigen Kindern wird 
vermittelt, dass ihre Herkunftssprache in der institutionellen Sprachenhierar-



68

K a p i t e l  2 :  D e r  g e h e i m e  G a r t e n  –  M e h r s p r a ch i g ke i t  u n d  I d e n t i t ä t

chie weniger wert ist. Alltagssituationen werden von Fachkräften zu einer Art 
alltagsintegrierter Erziehung zur Einsprachigkeit umgedeutet. So verlangen 
sie in den beobachteten Situationen zum Beispiel schon von sehr jungen Kin-
dern, sich auf Deutsch zu äußern, und deklarieren zum Teil sogar ihr Weinen 
als „unverständlich“ oder geben vor, Kinder nicht zu verstehen, wenn sie nicht 
in der geforderten Sprache sprechen (vgl. ebd.: 20). Weiterhin wurde beob-
achtet, dass das Nichtzulassen von Familiensprachen zu einem sogenannten 
„Silencing“ mehrsprachiger Kinder führt. Dabei verstummen Kinder, die in 
Sprachfördersituationen ausschließlich Deutsch sprechen sollen, weil sie mit 
dem monolingualen Modus nicht zurechtkommen. In Gruppendiskussionen 
mit Fachkräften zeigt sich zudem, dass translinguales Handeln mehrsprachi-
ger Kinder „als problematisch empfunden, zum Beispiel als ‚Kauderwelsch‘ 
[…] stigmatisiert und implizit oder explizit verboten“ wird (ebd.: 22). Zusätzlich 
wird im Umgang mit Mehrsprachigkeit in der Kita auch die interaktive Her-
stellung von Ethnizität sichtbar. So konnte beobachtet werden, dass die nicht- 
deutschen Familiensprachen der Kinder von den Kitafachkräften herange- 
zogen wurden, um ihnen eine bestimmte Herkunft zuzuschreiben und sie als 
„nicht wirkliche Deutsche“ zu klassifizieren (ebd.: 23).

Hinweise zum Weiterlesen

Über Forschungsergebnisse zum Umgang mit Mehrsprachigkeit in mo-
nolingualen Kitasettings:
•	 Panagiotopoulou, Argyro (2016): Mehrsprachigkeit in der Kindheit. 

Perspektiven für die frühpädagogische Praxis. Eine Expertise der 
Weiterbildungsinitiative Frühpädagogische Fachkräfte (WiFF): 18 ff.  
https://www.weiterbildungsinitiative.de/publikationen/details/data/ 
mehrsprachigkeit-in-der-kindheit/ [Letzer Aufruf 05.10.2022].

Es zeigt sich, dass „die Grenzen meiner Welt“ weniger tatsächliche indivi-
duelle sprachliche Grenzen, sondern vielmehr Begrenzungen sind, die durch 
ein monolinguales Normalitätsverständnis, eine Defizitperspektive auf Mehr-
sprachige und entsprechende Sprachpolitiken errichtet werden. Wenn „meine 
Sprache“ missverstanden wird als „das bisschen Deutsch“, dass ein Kind sich 
zum Beispiel in einer monolingualen Sprachfördersituation zu äußern traut, 
dann wird deutlich, wie eng „die Grenzen meiner Welt“ durch eine monolingu-
ale Sprachenpolitik gesteckt werden. Sie entstehen dann nicht entlang mei-
nes tatsächlichen sprachlichen Repertoires, sondern ragen dort auf, wo meine 
kommunikativen und sprachlichen Fähigkeiten nicht in ihrer Gänze anerkannt 
werden und ich anhand vermeintlicher Sprachdefizite als „Andere“ markiert 
und von den „Normalen“, den Mehrheitsangehörigen, abgegrenzt werde. Da 
frühpädagogische Fachkräfte und Einrichtungen an einer solchen monolin-
gualen Sprachenpolitik mit ihren Defizitzuschreibungen und Begrenzungen 

https://www.weiterbildungsinitiative.de/publikationen/details/data/mehrsprachigkeit-in-der-kindheit/
https://www.weiterbildungsinitiative.de/publikationen/details/data/mehrsprachigkeit-in-der-kindheit/


69

K a p i t e l  2 :  D e r  g e h e i m e  G a r t e n  –  M e h r s p r a ch i g ke i t  u n d  I d e n t i t ä t

maßgeblich beteiligt sein können, liegt es auch in ihrer Verantwortung, diese 
Grenzziehungen im Umgang mit Mehrsprachigkeit wahrzunehmen und an ih-
rer Verschiebung mitzuarbeiten.

Diversitätsgerechtes pädagogisches Handeln im Umgang 
mit Mehrsprachigkeit

Mehrsprachig aufwachsenden Kindern im pädagogischen Handeln und in der 
sprachlichen Bildung gerecht zu werden bedeutet, ihnen die Entfaltung ihres 
gesamtsprachlichen Repertoires und ihrer mehrfachzugehörigen Identität zu 
ermöglichen und Ausschlüsse zu verhindern. Um in diesem Sinne sprachliche 
Vielfalt als Bereicherung für alle in der pädagogischen Praxis aufzugreifen, 
werden für Fachkräfte und Einrichtungen im Folgenden drei zentrale Ansatz-
punkte vorgestellt.

Erstens ist es wichtig, „meine Sprache“ aus Sicht der mehrsprachig aufwach-
senden Kinder in ihrer Gesamtheit zu betrachten und zu verstehen. Hierzu ist 
die Kenntnis zentraler Ergebnisse der neueren Mehrsprachigkeitsforschung 
nötig, die ein Verständnis mehrsprachigen Aufwachsens als translinguale An-
eignung eines gesamtsprachlichen Repertoires entlang der lebensweltlichen 
Handlungs- und Kommunikationsanlässe des Kindes ermöglichen und au-
ßerdem beleuchten, welche Rolle Sprache auch für die Identitätsentwicklung 
spielt.

Zweitens ist eine kritische (Selbst-)Reflexion über die vermeintlichen „Gren-
zen“ beziehungsweise über die Begrenzungen der sprachlichen Welt mehr-
sprachiger Kinder nötig, die die vorherrschende monolinguale Normori-
entierung und eine defizitorientierte Förderlogik mit der Fokussierung auf 
„schulreife Deutschkenntnisse“ hinterfragt. Kenntnisse über die Benachtei-
ligung, Stigmatisierung und Ausgrenzung mehrsprachiger Kinder, die diese 
Förderlogik und eine entsprechende monolinguale Sprachenpolitik in Einrich-
tungen hervorrufen, sind dazu ebenso nötig wie eine kritische Reflexion der 
eigenen Sprachigkeit und Normalitätsvorstellungen sowie Wissen über die 
Funktion, die Sprache im Rahmen migrationsgesellschaftlicher Zugehörig-
keitsordnungen hat.

Drittens bedarf es für eine sprachliche Bildungspraxis, die Vielfalt aufgreift 
und mehrsprachige Kinder vor Diskriminierung schützt, eines pädagogischen 
Praxisrepertoires auf der Grundlage einer informierten, Mehrsprachigkeit 
fördernden und diskriminierungskritischen Haltung. Leitend könnte hierfür 
eine alltagsintegrierte Sprachbildung sein, die auf die Erweiterung der Kom-
munikations- und Handlungsfähigkeit der Kinder abzielt und sich dazu derje-
nigen Kommunikationssituationen bedient, die im pädagogischen Alltag oh-
nehin entstehen. Die meisten Sprachförderkonzepte, nach denen momentan 



70

K a p i t e l  2 :  D e r  g e h e i m e  G a r t e n  –  M e h r s p r a ch i g ke i t  u n d  I d e n t i t ä t

gearbeitet wird, geben jedoch wenig Hinweise auf eine konkrete Einbeziehung 
mehrsprachiger Ressourcen in eine solche alltagsintegrierte Sprachbildung. 
In den wenigen Veröffentlichungen zu einer durchgängig mehrsprachigen 
sprachlichen Bildung werden als zentrale Aspekte übereinstimmend die Be-
trachtung der sprachlichen Voraussetzungen der Kinder in allen ihren Spra-
chen genannt, eine enge Zusammenarbeit mit den Familien, der Einsatz mehr-
sprachiger Fachkräfte und die Ermutigung der Kinder zu Äußerungen in ihren 
nicht-deutschen Familiensprachen sowie die gemeinsame Untersuchung von 
Elementen aus den verschiedenen sprachlichen Repertoires der Kinder. Als 
besonders wichtiger Bestandteil sprachlicher Bildung wird auch die Förde-
rung von mündlicher Literalität hervorgehoben, die in der Praxis unter an-
derem durch das gemeinsame Betrachten, Lesen und Besprechen von mehr-
sprachigen Büchern umgesetzt werden kann.

Das Buch „Wir Kinder aus dem FlüchtlingsHeim“ ist damit ein besonders geeig-
neter Gegenstand, mit dem in einer alltagsintegrierten sprachlichen Bildung 
Mehrsprachigkeit als Bildungsressource anerkannt und einbezogen werden 
kann. So kann der Text von mehrsprachigen Fachkräften oder auch von El-
tern in den verschiedenen Sprachen vorgelesen werden, Kinder können sich 
über Begriffe in verschiedenen Sprachen austauschen, die Geschichte kann in 
gemischtsprachlichen Äußerungen nacherzählt werden und schließlich kann 
auch auf einer Metaebene über die (sprachliche) Welt der handelnden Figuren 
gesprochen werden.

Hinweise zum Weiterlesen

Konzeptionen alltagsintegrierter sprachlicher Bildung:
•	 Jampert, Karin; Zehnbauer, Anne; Best, Petra; Sens, Andrea; Leu-

ckefeld, Kerstin; Laier, Mechthild (2009): Kinder-Sprache stärken! 
Berlin: verlag das netz.

•	 Jampert, Karin; Thanner, Verena; Schattel, Diana; Sens, Andrea; 
Zehnbauer, Anne; Best, Petra; Laier, Mechthild (2011): Die Sprache 
der Jüngsten entdecken und begleiten. Sprachliche Bildung und 
Förderung für Kinder unter Drei. Berlin: verlag das netz.

Mehrsprachige Bildung gestalten:
•	 Chilla, Solveig; Niebuhr-Siebert, Sandra (2017): Mehrsprachigkeit 

in der KiTa. Grundlagen – Konzepte – Bildung. Stuttgart: Verlag W. 
Kohlhammer. Kapitel 4.



71

K a p i t e l  2 :  D e r  g e h e i m e  G a r t e n  –  M e h r s p r a ch i g ke i t  u n d  I d e n t i t ä t

Quellen

•	 Braband, Janne (2019): Mehrsprachigkeit in der Frühpädagogik. Subjektive 
Theorien von Eltern und Kitafachkräften vor dem Hintergrund migrations-
gesellschaftlicher Ordnungen. Bielefeld: Transcript.

•	 Chilla, Solveig; Niebuhr-Siebert, Sandra (2017): Mehrsprachigkeit in der 
KiTa. Grundlagen – Konzepte – Bildung. Stuttgart: Verlag W. Kohlhammer.

•	 Dirim, Inci; Mecheril, Paul (2010): Die Sprache(n) der Migrationsgesell-
schaft. In: Mecheril, Paul; Castro Varela, Maria do Mar; Dirim, Inci; Kalpaka, 
Annita; Melter, Claus (Hrsg.): Migrationspädagogik. Weinheim, Basel: Beltz, 
99-120.

•	 Dirim, Inci; Heinemann, Alisha (2016): Migrationsbedingte Mehrsprachig-
keit und der Erwerb sprachlich gebundenen Wissens und Könnens. In: 
Kilian, Jörg; Brouër, Birgit; Lüttenberg, Diana (Hrsg.): Handbuch Sprache in 
der Bildung. Berlin, Boston: De Gruyter, 99-121.

•	 Ehlich, K.; Bredel, U.; Reich, H. H. (2008): Referenzrahmen zur altersspezi-
fischen Sprachaneignung. Berlin: BMBF.

•	 Jampert, Karin; Zehnbauer, Anne; Best, Petra; Sens, Andrea; Leuckefeld, 
Kerstin; Laier, Mechthild (2009): Kinder-Sprache stärken! Berlin: verlag 
das netz.

•	 Jampert, Karin; Thanner, Verena; Schattel, Diana; Sens, Andrea;  
Zehnbauer, Anne; Best, Petra; Laier, Mechthild (2011): Die Sprache der 
Jüngsten entdecken und begleiten. Sprachliche Bildung und Förderung für 
Kinder unter Drei. Berlin: verlag das netz.

•	 List, Gudula (2001): Das Gehirn hat Platz für viele Sprachen. In: DJI Pro-
jekt Kulturenvielfalt aus der Perspektive von Kindern: Treffpunkt deutsche 
Sprache. Sprachförderung von mehrsprachigen Kindern in Tageseinrich-
tungen. Forschungsansätze – Konzepte – Erfahrungen. München: Deut-
sches Jugendinstitut, 11-17.

•	 McGuinness, Brian; Schulte, Joachim (2001): Ludwig Wittgenstein, Lo-
gisch-Philosophische Abhandlung. 2. Auflage, Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

•	 Panagiotopoulou, Argyro (2016): Mehrsprachigkeit in der Kindheit. Pers-
pektiven für die frühpädagogische Praxis. Eine Expertise der Weiterbil-
dungsinitiative Frühpädagogische Fachkräfte (WiFF).  
https://www.weiterbildungsinitiative.de/publikationen/details/data/ 
mehrsprachigkeit-in-der-kindheit/ [Letzter Aufruf 05.10.2022].

•	 Panagiotopoulou, Argyro (2018): Inklusion und Mehrsprachigkeit: Translan-
guaging in Kitas und Schulen. In: ZMI Magazin 12/2018, 11-13.  
https://www.hf.uni-koeln.de/data/eso2befk/File/Panagiotopoulou_2018_ 
Inklusion_und_Mehrsprachigkeit_ZMI.pdf [Letzter Aufruf 05.10.2022].

•	 Wagner, Petra (2017): Quer durch viele Sprachen hindurch – Vielgestaltig-
keit der Sprachenwelten von Kindern. In: Dies. (Hrsg.): Handbuch Inklusion. 
Grundlagen vorurteilsbewusster Bildung und Erziehung. Überarbeitete 
Neuausgabe. Freiburg, Basel, Wien: Herder, 170-184.

https://www.weiterbildungsinitiative.de/publikationen/details/data/mehrsprachigkeit-in-der-kindheit/
https://www.weiterbildungsinitiative.de/publikationen/details/data/mehrsprachigkeit-in-der-kindheit/
https://www.hf.uni-koeln.de/data/eso2befk/File/Panagiotopoulou_2018_Inklusion_und_Mehrsprachigkeit_ZMI.pdf
https://www.hf.uni-koeln.de/data/eso2befk/File/Panagiotopoulou_2018_Inklusion_und_Mehrsprachigkeit_ZMI.pdf


72

K a p i t e l  2 :  D e r  g e h e i m e  G a r t e n  –  M e h r s p r a ch i g ke i t  u n d  I d e n t i t ä t

2.2 Vom Reden (können) und Schweigen (müssen) –  
Mehrsprachigkeit in der eigenen pädagogischen 
Einrichtung reflektieren

Eine Adaption des Dominant Walk

Adalca Tomás 

Ob und mit welchen Botschaften Kinder sich in ihren vielfältigen (familien-)
kulturellen Bezügen und Familiensprachen in unserer Gesellschaft wiederfin-
den, kann zu einer Stärkung oder Schwächung der Identität von Kindern bei-
tragen und maßgeblich die je eigene Wertschätzung gegenüber ihrer sozialen 
Zugehörigkeit beeinflussen.
 
Zielgruppe: pädagogische Fachkräfte; Die Einbeziehung von Eltern und Be-
zugspersonen ist bei dieser Methode erwünscht.
Anzahl/Größe: im Team 6-19, Kleingruppen circa 2-5
Dauer: circa 3 Stunden
Material und Vorbereitung: Flipchart und Moderationskoffer, Übersetzungs-
tool (deepl), zugänglicher Raum der Einrichtung
Ziele: Sprachumgebung von Kindern sicht-, hör- und erlebbar machen
Inhalte: Spurensuche: Familiensprachen in der Einrichtung werden sichtbar 
gemacht, genauer in den Blick genommen und Dominanzkultur und eigene 
Normen hinterfragt.

Welche Ziele verfolgt die Übung? 

Anliegen dieser Übung ist es, die Sprachen von Kindern sicht-, hör- und erleb-
bar zu machen, um allen Kindern gleichwertige Beziehungen zu ihrer „neuen“ 
(Lern-)Umgebung zu ermöglichen. Alle Kinder der pädagogischen Einrichtung 
sollen sich mit ihren individuellen und kollektiven Identitätsmerkmalen und 
vielfältigen Familiensprachen wiederfinden können. Die Übung dient entlang 
des Merkmals Sprache als Reflexionsfolie und Grundlage für eine dialogi-
schere Kommunikation mit Familien. Diese trägt zu einer auf Respekt und 
Gleichwertigkeit beruhenden Zusammenarbeit mit Eltern und anderen primä-
ren Bezugspersonen von Kindern bei. Die Übung lädt dazu ein, anhand von 
Materialien oder Raumgestaltung die Kita/Einrichtung näher zu betrachten 
und die Einrichtungskultur im Hinblick auf Sprache(n) kritisch zu reflektieren. 
Allen Beteiligten wird es nach einer solchen Übung leichter fallen, sich mit 
„Normalisierungsdiskursen“ auseinanderzusetzen. Darunter zählt die Vor-
machtstellung der deutschen Sprache, welche die Ausblendung und Unsicht-
barmachung anderer Sprachen beinhaltet. Zu den Aufgaben pädagogischer 
Fachkräfte gehört es, sprachliche Diskriminierung zu erkennen, zu benennen 
und zu dekonstruieren. Dies erfordert während der Übung eine hohe Aufmerk-
samkeit von den Teilnehmenden und Moderierenden.

j Methode für  
die Praxis



73

K a p i t e l  2 :  D e r  g e h e i m e  G a r t e n  –  M e h r s p r a ch i g ke i t  u n d  I d e n t i t ä t

Welche Effekte hat diese Übung? 

Jenseits der Erkenntnisse über Normalität und Bewertung am Beispiel von 
Sprache(n) hat die Übung zahlreiche weitere Effekte: Ein Gemeinschaftserleb-
nis und dynamischer Austausch werden initiiert. Fachkräfte sowie beteiligte 
Eltern und Bezugspersonen gehen intensiver in eine Beziehung und bespre-
chen gemeinsam gesellschaftlich relevante Themen, wie die Bewertungsho-
heit von NORMalität und die Abwertung derjenigen, die aufgrund von NORM-
stiftenden Vorstellungen als abweichend markiert werden. Für Fachkräfte 
und Eltern, die monolingual sozialisiert sind und entsprechend Bildung und 
Erziehung darauf ausrichten, hilft die Übung, die eigene Sozialisation, Haltung 
und eventuell (noch) fehlende Sensibilisierung zu reflektieren. Allein die Vor-
bereitungen, darunter das Mapping und Vorgespräche, tragen erheblich zur 
Reflexion und zum Verständnis der eigenen Einrichtung/Arbeit bei. Die Übung 
schafft einen Raum für Praxisreflexion und initiiert Verständigung zwischen 
Fachkräften und Eltern/Bezugspersonen.

Wann passt die Übung?

Diese Übung eignet sich besonders an Scheidepunkten und Übergängen, zu 
Beginn eines neuen Zyklus (zum Beispiel Kita-/ Schuljahr), bei neuer Zusam-
mensetzung einer Gruppe und auch in Fortbildungen oder Abenden mit Fami-
lien, die sich für das Thema der Mehrsprachigkeit oder Diskriminierungskri-
tik interessieren. Darüber hinaus eignet sie sich zum Kennenlernen sowie in 
der Auseinandersetzung mit den Zielen der Vorurteilsbewussten Bildung und 
Erziehung©. Die Themen Ich-Identität und Mehrsprachigkeit werden gestärkt, 
die Begegnung mit Vielfalt kritisch mit der Lernumgebung verbunden und im 
letzten Schritt wird nach einer Lösung gesucht, aktiv zu werden und Verände-
rungsprozesse zu initiieren.

Was ist bei der Anleitung dieser Übung zu beachten?

Diese Übung kann kontroverse bis abwehrende Reaktionen in Bezug auf die 
Deutungs- und Bewertungshoheit der Mehrheitsgesellschaft (weiß-monolin-
gual sozialisiert und deutsch) hervorrufen (siehe Beitrag von Hüther: S. 129). 
Kulturelle Aneignung („Cultural appropriation“) von Sprachenvielfalt kann auf-
treten, Privilegien (bezüglich Klassismus, Rassismus, Linguizismus) können 
sichtbar werden, die es zu bearbeiten und zu überwinden gilt. Eine Einladung 
zum Perspektivenwechsel kann innere Widerstände hervorrufen und auch die 
Augen öffnen. So könnte der Moment, in dem weiße Menschen sich der eige-
nen Privilegien und beruflichen Dominanzposition in ihrer gesellschaftlichen 
Positionierung bewusst werden, für heftige Reaktionen sorgen. Es kann auch 
im Rahmen einer solchen Übung sicht- und erlebbar werden, wie es sich an-
fühlt, durch einen Begriff von einem Individuum auf das Mitglied einer Ka-
tegorie reduziert zu werden. Das Unsichtbar-Machen von Sprachen kann als 
unterdrückender pädagogischer Umgang verstanden und als Gegenstand der 
Auseinandersetzung reflexiv bearbeitet werden.



74

K a p i t e l  2 :  D e r  g e h e i m e  G a r t e n  –  M e h r s p r a ch i g ke i t  u n d  I d e n t i t ä t

A R B E I T S B L A T T

Wie geht die Methode? 

Beim „Dominant Walk“ geht es darum, die durch die Dominanzkultur geprägte 
(Lern-)Umgebung von Kindern näher zu erkunden und sich ihrer dadurch be-
wusst zu werden. Für diese Übung wurde die Methode „Dominant Walk“ aus 
dem Methodenhandbuch zur Vorurteilsbewussten Bildung und Erziehung© 
(ISTA 2018: 68 ff.) mit dem Fokus auf Sprache(n) weiterentwickelt. Indem wir 
den Dominanzsprache(n) die jeweiligen anderen im Referenzraum vorhande-
nen Sprachen gleichberechtigt gegenüberstellen, entsteht auf allen Seiten ein 
tieferes Verständnis.

Schritt 1: Vorbereitungsphase im Team – eine Übersicht in der Einrichtung 

„Mapping“ der Situation in der Einrichtung, beispielsweise auf einem Flipchart:  

	p Welche Familiensprachen sind für die Kinder wichtig?
	p Welches Kind spricht welche Sprache(n)?
	p Welche Sprachen/ Familienkulturen gibt es in den Familien?
	p Welche Sprachen und Familienkulturen im Fachteam?
	p Wie dominant sind welche Sprachen in der Einrichtung?

Falls Sie sich nicht sicher sind, führen Sie gerne Einzelgespräche mit Eltern 
und/oder Bezugspersonen. Hier sollten Sie keine Scheu haben, diese Punkte 
im persönlichen Gespräch zu eruieren. Es spricht für Ihre Arbeit, dass Sie 
sich für diese Fragen interessieren und die jeweiligen diversen sprachlichen 
und kulturellen Hintergründe der Kinder in ihrer Einrichtung zur notwendigen 
Grundlage ihrer Arbeit dazugehören. Achten Sie darauf, Fragen zu stellen, die 
die Familien nicht besondern oder ihnen eine „andere“ Kultur unterstellen.

Schritt 2: Aufgabe für alle – das Kapitel 2 als Aufhänger für einen gemein-
samen Dialog

Lesen Sie gemeinsam mit Kindern, im Team oder mit Familien das Kapitel 2 
aus dem Kinderbuch („Der geheime Garten“) oder Auszüge daraus. Empfeh-
lenswert als Auszug ist der Konflikt, der entsteht, als Aida die Tasche wegge-
nommen wird. Bereiten Sie nach Bedarf verschiedene Sprachgruppen vor, die 
das Kapitel in den jeweiligen Sprachen lesen. Ist eine Sprache im mehrspra-
chigen Kinderbuch nicht abgedeckt, können Sie das Übersetzungstool unter 
https://www.deepl.com/translator [Letzter Aufruf 05.10.2022] nutzen.

Gehen Sie nach der Lektüre in einen ersten gemeinsamen Austausch:

	p Wer kennt solche wie die in der Geschichte geschilderten Erfahrungen?
	p Erinnert jemand eine Erfahrung, wo er*sie irgendwo fremd war oder sich 

so gefühlt hat?
	p Wie ist es, nicht verstanden zu werden?

https://www.deepl.com/translator


75

K a p i t e l  2 :  D e r  g e h e i m e  G a r t e n  –  M e h r s p r a ch i g ke i t  u n d  I d e n t i t ä t

A R B E I T S B L A T T

	p Welche Gefühle hat Aida wohl, wenn so vieles unbekannt für sie ist?
	p Wie würdet ihr damit umgehen?
	p Welche Ausgrenzungen habt ihr gegebenenfalls schon mal erfahren, weil 

ihr kein Deutsch gesprochen habt?

Schritt 3: Auf der Spurensuche nach Familiensprachen

Als nächstes unternimmt das Team parallel in Kleingruppen Begehungen der 
Einrichtung unter verschiedenen Fragestellungen und macht sich Notizen 
dazu.

Bilden Sie Kleingruppen. Wählen Sie ein Kind der Einrichtung mit nicht-deut-
scher Familiensprache, dessen Sprache in der Einrichtung weniger präsent 
ist.

Erstellen Sie eine Kurz-Biografie über das Kind:

	p Wie heißt das Kind?
	p Was macht es am liebsten?
	p Womit spielt es gerne?
	p In welchen Räumen hält das Kind sich gerne auf?
	p Was bringt es zum Lachen?
	p Was sind wichtige Themen für das Kind?
	p Welche Sprache(n) spricht es?
	p Wie drückt sich das Kind in der Einrichtung aus?
	p Welche sprachlichen Interaktionen hat das Kind mit seinen Eltern und 

Bezugspersonen?
	p Was macht es besonders gerne in der Einrichtung?

Erste Raumbegehung in Kleingruppen – Teil 1: Perspektive der Kinder:

Stellen Sie sich vor, Sie seien das Kind – allerdings mit dem Blick des*r auf-
merksamen Erwachsenen. Gehen Sie durch die gesamte Einrichtung, die Flure 
und/oder Gruppenräume. Schauen Sie sich an, was an den Wänden hängt und 
welche Sprachen darauf abgebildet sind. Betrachten Sie genauer, welche Ma-
terialien mit welchen Sprache(n) vorhanden und/oder assoziiert sind. Greifen 
Sie sich ein Buch und/oder Spiel und diskutieren Sie, wer oder was damit oder 
darauf abgebildet ist. Suchen Sie nach Botschaften, die das Kind über seine 
Familiensprache(n) erhält. Es geht sowohl um positive als auch um negative 
Botschaften.



76

K a p i t e l  2 :  D e r  g e h e i m e  G a r t e n  –  M e h r s p r a ch i g ke i t  u n d  I d e n t i t ä t

A R B E I T S B L A T T

Notieren Sie Ihre Beobachtungen:

	p Welche positiven und negativen Botschaften erhält das Kind in der Ein-
richtung über seine Familiensprache(n)?
	p Wo findet es sich wieder? Wo nicht?
	p Was sagt das über die Sprache(n) des Kindes und der Familie aus?
	p Wie geht es dem Kind und seiner Familie vermutlich damit?
	p Wie findet sich das Kind in seiner Sprache in Büchern, Postern, Aushän-

gen und Schildern wieder?

Zweite Raumbegehung in Kleingruppen – Teil 2: Perspektive der Eltern und 
Bezugspersonen:

Stellen Sie sich nun vor, Sie seien eine Bezugsperson oder ein Elternteil des 
Kindes. Gehen Sie mit dem Blick des*r aufmerksamen Erwachsenen durch 
die gesamte Einrichtung, die Flure und/oder Gruppenräume. Schauen Sie sich 
an, was an den Wänden hängt und welche Sprache(n) darauf abgebildet sind. 
Betrachten Sie genauer, welche Materialien mit welchen Sprache(n) vorhan-
den und/oder assoziiert sind. Greifen Sie sich ein Buch und/oder Spiel und 
untersuchen Sie, wer oder was damit oder darauf abgebildet ist. Suchen Sie 
nach Botschaften, die das Kind über seine Familiensprache(n) erhält. Es geht 
sowohl um positive als auch um negative Botschaften.

Notieren Sie Ihre Beobachtungen:

	p Wo spielen Sprache(n) in der Zusammenarbeit zwischen Ihnen als Eltern/
Bezugspersonen des Kindes und der Kita eine Rolle?
	p Können Sie als Eltern/Bezugspersonen des Kindes selbstverständlich an 

Familienabenden teilnehmen?
	p Wie wird mit Ihrer/n Familiensprache(n) in der Einrichtung umgegangen?
	p Wie findet sich Ihr Kind und Ihre Familie sprachlich in Büchern, Postern, 

Aushängen und Schildern wieder?
	p Sind Infobriefe für Sie verfasst und fühlen Sie sich angesprochen?
	p Wo finden Sie im Eingang Informationen in Ihren Sprachen?
	p Gibt es Personen im Team, die auch die Sprachen Ihrer Familie sprechen?
	p Erinnern Sie Situationen, in denen Sie sich in Ihrer Familiensprache wert-

geschätzt gefühlt haben? Wann und wann nicht?
	p Welche Ereignisse in der Einrichtung haben Sie oder andere erlebt, die 

mit Sprache(n) zu tun hatten?
 



77

K a p i t e l  2 :  D e r  g e h e i m e  G a r t e n  –  M e h r s p r a ch i g ke i t  u n d  I d e n t i t ä t

A R B E I T S B L A T T

Schritt 4: Auswertung im gesamten Team

Tragen Sie Ihre Gedanken und Beobachtungen aus den Kleingruppen zusam-
men. Stellen Sie Ihre Beobachtungen und Ergebnisse vor. Fragen könnten sein:

	p Was bedeutet es für Kinder, wenn sie sich mit ihren Familiensprachen 
wiederfinden/ nicht wiederfinden?
	p Welche Sprachen gehören bei Ihnen in der Kita zur Dominanzkultur und 

sind überrepräsentiert, welche sind unterrepräsentiert?
	p Welche Sprachenvielfalt fehlt?
	p Wie gehen Sie mit Sprachenvielfalt im Team um?
	p Was wünschen sich Eltern und Bezugspersonen?
	p Wie können Sie als Einrichtung die Ich- und Bezugsgruppenidentitäten der 

Kinder durch die Sichtbarkeit ihrer Sprachen stärken?
	p Sammeln Sie nun wieder in Kleingruppen konkrete Ideen dazu und schrei-

ben Sie diese auf! Tragen Sie diese vor und überlegen Sie gemeinsam den 
nächsten konkreten Schritt, um einige Ideen zu realisieren.

In der Abschlussrunde zur Übung können Sie folgende Fragen in die Runde 
stellen:

	p Was können Sie nach diesen Erkenntnissen in Ihrer Einrichtung langfristig 
ändern?
	p Wie haben Sie persönlich die Übung empfunden?
	p Welche neuen Erkenntnisse oder Irritationen sind Ihnen aufgefallen im 

Hinblick auf Sprache(n) und Ihre Rolle in der Einrichtung?

Tipp zur Weiterarbeit: Die Spurensuche in der Einrichtung kann auch mit Fa-
milien durchgeführt werden. Hierbei ist zu beachten, dass die Fragen und Bio-
grafien den Sprachen der an der Übung teilnehmenden Familien angepasst 
werden.
Die Familien der Kinder haben unterschiedliche Auf- und Abwertung ihrer 
Familiensprachen erfahren. Achten Sie als Team darauf, dass kein Famili-
enmitglied mit seinen individuellen Erfahrungen als Repräsentant*in einer 
bestimmten Sprache „vorgeführt“ wird. Gehen Sie sensibel mit Diskriminie-
rungen aufgrund von Sprachigkeit um, um das Wiedererleben negativer Er-
fahrungen zu vermeiden.

Quellen

•	 Deepl GmbH (o. J.): DeepL Übersetzer. Verfügbar unter:  
https://www.deepl.com/translator [letzter Aufruf 05.10.2022].

•	 ISTA/Fachstelle Kinderwelten (Hrsg.) (2018): Inklusion in der Praxis #6.  
Das Methodenhandbuch: Lernprozesse zur Vorurteilsbewussten Bildung  
und Erziehung begleiten. Berlin: Wamiki-Verlag.

https://www.deepl.com/translator


78

K a p i t e l  2 :  D e r  g e h e i m e  G a r t e n  –  M e h r s p r a ch i g ke i t  u n d  I d e n t i t ä t

2.3 Gesprächsanlässe mit Kindern zu Mehr- 
sprachigkeit schaffen

Karin Hinkelbein-Clauß

Mehrsprachiges Aufwachsen betrifft sehr viele Kinder in Deutschland, auch 
Kinder mit Fluchterfahrungen. Es gehört selbstverständlich zu ihrem Alltag 
und ist verbunden mit dem Erleben von Zugehörigkeit wie auch von Aus-
schluss. Aida im Kapitel „Der geheime Garten“ erlebt sich als sprachlich kom-
petent in ihrer Familie und als hilflos, als die Jungen ihre Tasche wegnehmen 
und ihr die Worte fehlen, um zu protestieren. Wie können die mit Mehrspra-
chigkeit verbundenen Erfahrungen und Kompetenzen insofern thematisiert 
werden, dass sie Kinder bestärken und ihr Weltwissen erweitern? Im Folgen-
den gibt es hierzu für die pädagogische Praxis der Kinder- und Jugendhilfe 
– zum Beispiel für Hort, Kita, Grundschule, außerschulische Jugendclubs – ei-
nige Anregungen, die Prinzipien Vorurteilsbewusster Bildung und Erziehung© 
berücksichtigen.

Über die Wertigkeit von Sprachen in der Identität von Kindern: 
Was hat Vorurteilsbewusste Bildung und Erziehung© (VBuE) 
mit Mehrsprachigkeit und Familiensprachen zu tun?

Die Sprache(n) der Menschen gehören seit jeher zu ihrer Identität. Haben 
Menschen den Eindruck, ihre Sprache wird abgewertet und nicht anerkannt, 
so wird dadurch auch ein Teil der Identität und des Menschseins abgewertet. 
Denn Nicht-Anerkennung und Nicht-Wertschätzung begegnet uns auch in der 
Diskriminierung von Sprachen. Die Sprachen der Kinder, Jugendlichen und 
Familien sind Teil ihrer Familienkultur und ihrer sozialen Zugehörigkeit (Defi-
nition Familienkultur siehe Beitrag von Trần: S. 90). Ihre Sichtbarkeit und An-
erkennung ist daher auch im pädagogischen Kontext relevant. Kinder nehmen 
wahr, wie pädagogische Fachkräfte mit den für die Kinder wichtigen Menschen 
kommunizieren. Bei den verschiedensten Interaktionen, die in der Kita mit den 
Eltern oder ihnen selbst stattfinden, beobachten und empfinden sie Unter-
schiede in Bezug auf die Dauer und Intensität des Gesprächs, die Stimmlagen 
und die darüber transportierten Gefühlslagen der beteiligten Gesprächspart-
ner*innen. Kinder lernen implizit die Unterschiede in der Interaktionsqualität 
und wie Sprachen in pädagogischen Einrichtungen ge- und bewertet werden.

j Methode für  
die Praxis



79

K a p i t e l  2 :  D e r  g e h e i m e  G a r t e n  –  M e h r s p r a ch i g ke i t  u n d  I d e n t i t ä t

A R B E I T S B L A T T

Reflexionsfragen

Zielgruppe: Pädagogische Fachkräfte
Anzahl/Größe: je nach Größe des Teams eventuell mehrere Kleingruppen von 
4-5 Personen bilden
Dauer: 1-2,5 Stunden
Material und Vorbereitung: Arbeitsblatt mit Fragen für die Kleingruppen und 
für die Gruppenarbeit
Ziele: Reflexion über die Wertigkeit von Sprachen
Inhalte: Die Bedeutung dieser Wertigkeit der Sprachen für die Sprecher*innen 
der Sprachen deutlich machen und was dies für die pädagogische Arbeit be-
deutet.
Anleitung: Das Team wird in zwei Gruppen eingeteilt, die Fragen beantworten. 
Anschließend gibt es einen Austausch der Gedanken zu den Fragen im gesam-
ten Team. Die Reflexionsfragen für die ganze Gruppe können genutzt werden, 
um sich danach noch tiefergehend auszutauschen.

Fragen für Gruppe 1:
	p Wie werden in Ihrer Einrichtung die Sprachen Englisch, Französisch oder 

Spanisch gewertet?
	p Wann und in welchen Situationen kommen diese Sprachen in Ihrem Alltag 

zum Tragen und werden benannt?
	p Können Sie fünf Worte in einer der Sprachen benennen?
	p Wie klingt die Sprache für Sie?
	p Haben Sie selbst schon einmal überlegt, diese Sprache zu erlernen?  

Warum (nicht)?

Fragen für Gruppe 2:
	p Wie werden in Ihrer Einrichtung die Sprachen Albanisch, Arabisch, Farsi 

oder Kurdisch gewertet?
	p Wann und in welchen Situationen kommen diese Sprachen in Ihrem Alltag 

zum Tragen und werden benannt?
	p Können Sie fünf Worte in einer der Sprachen benennen?
	p Wie klingt die Sprache für Sie?
	p Haben Sie selbst schon einmal überlegt, diese Sprache zu erlernen?  

Warum (nicht)?

Fragen für die ganze Gruppe:
	p Stellen Sie sich einander Ihre jeweiligen Ergebnisse vor.
	p Was fällt Ihnen auf?
	p Welche Gemeinsamkeiten, welche Unterschiede gibt es?
	p Was haben die Unterschiede mit der Bewertung der Sprachen zu tun?
	p Wie wirkt sich die unterschiedliche Wertigkeit der Sprachen auf die Spre-

cher*innen und Hörer*innen dieser Sprachen aus?
	p Wie kann zu einer gleichberechtigten Anerkennung aller Sprachen in der 

eigenen pädagogischen Arbeit beigetragen werden? 



80

K a p i t e l  2 :  D e r  g e h e i m e  G a r t e n  –  M e h r s p r a ch i g ke i t  u n d  I d e n t i t ä t

Nicht alle Sprachen werden gesellschaftlich gleich anerkannt. Kinder und Ju-
gendliche nehmen in Botschaften wie „Du sprichst komisch“ und „Zuhause bei 
xy wird nur Albanisch gesprochen“ auch gesellschaftliche Sprachhierarchien 
wahr. Sie verknüpfen diese Botschaften mit ihrer Identität und merken, ob sie 
selbstverständlich zur Norm dazugehören oder mit einem Teil ihrer Identität 
nicht sichtbar sind. Kinder können sich ohnmächtig und hilflos mit ihrer ge-
sprochenen Sprache fühlen, so wie es Aida in Kapitel 2 ergeht.

In der pädagogischen Praxis ist der Anspruch Vorurteilsbewusster Bildung 
und Erziehung© und damit auch der Auftrag an pädagogische Fachkräfte, alle 
Familiensprachen der Menschen in einer Einrichtung wertzuschätzen.

Durch die Einbindung der Familiensprachen in einer Kita wird die Vielfalt der 
Sprachen aktiv wertgeschätzt. Dies vermittelt den Kindern und ihren Familien, 
dass sie als Menschen mit all ihren Facetten wahrgenommen und ernst ge-
nommen werden und dass ihnen würdevoll begegnet wird. Den Familien wird 
dadurch ein Zugehörigkeitsgefühl zur Kitagemeinschaft vermittelt. Es wird 
sichtbar, dass die Menschen, die in einer Kita ein- und ausgehen, verschiede-
ne (Familien)Sprachen sprechen (können) und dass diese Sprachen alle einen 
Platz im Alltag der Kita haben. Dieses pädagogische Herangehen fördert die 
Ziele 1 und 2 der Vorurteilsbewussten Bildung und Erziehung©: Kinder wer-
den in ihren Identitäten gestärkt, indem ihre Familiensprache(n) anerkannt 
werden, und Kinder können Erfahrung mit der Vielfalt von Sprachen machen. 
Die Anerkennung der Sprachen der Familien ist erschwert, wenn Fachkräfte 
selbst monolingual aufgewachsen sind und kaum Sprachkompetenzen in den 
Familiensprachen der Kinder haben. Indem die Vielfalt der Sprachen sichtbar, 
hörbar und erlebbar gemacht wird, kann die Sprachenvielfalt für alle Men-
schen in der Kita aktiv erlebt und der Diskriminierung von Sprachen vorge-
beugt werden. Aktives Einschreiten, wenn Kinder aufgrund ihrer Erstsprache 
oder ihrer Ausdrucksmöglichkeiten diskriminiert werden, ist unerlässlich, 
damit sich Kinder und Jugendliche nicht in ihrer Identität abgewertet fühlen. 
Dies wird in den Zielen 3 und 4 der VBuE als wichtige Aufgabe von Pädagog*- 
innen beschrieben. Es ist vor allem dann relevant, wenn zum Beispiel Kin-
der andere Familiensprachen als Deutsch haben und gerade Deutsch lernen. 
Wenn zum Beispiel ein Kind in einem Morgenkreis einer Kita ausgelacht wird, 
weil es Wörter auf eine Weise ausspricht, die manche Kinder in der Gruppe 
nicht kennen, ist es die Aufgabe einer pädagogischen Fachkraft, einzuschrei-
ten. Das Kind, welches ausgelacht wird, braucht von der Fachkraft Schutz und 
ein klares „Nein“ zu Ausgrenzungen. Die anderen Kinder müssen empathisch 
darauf aufmerksam gemacht werden, wie sich Kinder und Jugendliche fühlen, 
die aufgrund ihrer sprachlichen Ausdrucksmöglichkeiten ausgelacht werden.

 



81

K a p i t e l  2 :  D e r  g e h e i m e  G a r t e n  –  M e h r s p r a ch i g ke i t  u n d  I d e n t i t ä t

Warum sollen pädagogische Fachkräfte mit Kindern über 
Mehrsprachigkeit und Familiensprachen reden?

Wichtig ist es, Kindern zu vermitteln, dass ihr Familiensprachen in der Kita 
eine Rolle spielen, und zwar über die Begrüßungsformeln im Eingangsbereich 
hinaus. Kinder sollten spüren können, dass sie als ganzer Mensch mit ihren 
Sprachen wahrgenommen werden. Das ist nicht der Fall, wenn sie dauerhaft 
die Erfahrung machen, dass ihre Sprache in der Einrichtung nicht zählt oder 
kaum etwas zu suchen hat.

Dem kann entgegengewirkt werden, indem wiederkehrend im Alltag mit den 
Kindern thematisiert wird, welche Sprachen in der Kita gesprochen werden 
und wie verschiedene Wörter in den Sprachen der Kinder heißen und klingen 
und wie die Schriften dazu aussehen. Es geht darum, über Sprache(n) und die 
Familiensprachen der Kinder zu sprechen.

Dies kann zum Beispiel bei Mahlzeiten geschehen, wenn über die Inhalte 
der Brotdosen gesprochen wird. Was heißt zum Beispiel „Apfel“, „Käse“ oder 
„Brot“ in den Familiensprachen der Kinder, die am Tisch sitzen? Es eignen 
sich auch alle anderen relevanten Themen, die die Kinder interessieren und 
die zuhause mit den Eltern in den jeweiligen Familiensprachen besprochen 
werden. Mehrsprachige Bilderbücher sind ebenfalls gut geeignet, um über 
Sprachen zu sprechen. Diese können pädagogischen Fachkräften helfen, mit 
den Sprachen der Kinder etwas vertrauter zu werden. Die Kinder dagegen 
können ihr Sprachwissen dadurch wenigstens partiell einbringen und erle-
ben sich selbst und ihre Sprache auch im pädagogischen Alltag. Sie können 
pädagogischen Fachkräften demonstrieren, wie Wörter in ihren Familienspra-
chen ausgesprochen werden. Darin können sie auch nicht von pädagogischen 
Fachkräften unterstützt werden, wenn diese nicht die Familiensprache eines 
Kindes sprechen. Somit erlebt das Kind eine Kompetenz, welche eine pädago-
gische Fachkraft möglicherweise nicht hat.

Menschen, die in ihrer Familiensprache Kenntnisse auf einem hohen Niveau 
haben, fällt es leichter, weitere Sprachen auf einem hohen Niveau zu lernen 
und zu sprechen (Engin, 2021). Die Sprachen der Kinder und ihrer Familien 
wertzuschätzen ist diesbezüglich ein wichtiger Beitrag. Bedauerlicherweise 
verstummen Kinder immer wieder, wenn sie bemerken, dass sie in ihrer Fa-
miliensprache nicht verstanden werden oder dass ihre Sprachen abgewer-
tet werden. Sie unterdrücken ihre Erstsprache(n) in Räumen und Settings, in 
denen ihre Sprachen nicht erwünscht sind beziehungsweise von niemandem 
gefördert und gesprochen werden. Dass sich dies negativ auf die Lern- und 
Sprechfreude der Kinder in ihren Familiensprachen auswirkt, gehört zu mei-
nen Praxiserfahrungen im „Fachdienst Sprache“. Kinder können sich ohn-
mächtig und hilflos mit ihrer gesprochenen Sprache fühlen, so wie es Aida im 
Kapitel 2 ergeht.



82

K a p i t e l  2 :  D e r  g e h e i m e  G a r t e n  –  M e h r s p r a ch i g ke i t  u n d  I d e n t i t ä t

Wenn Kinder und ihre Familien erleben, dass sie aufgrund ihrer Sprachen vom 
Kita-Alltag ausgeschlossen sind, kann es sein, dass sie zum Beispiel an Ver-
anstaltungen nicht teilnehmen, da sie Sorge haben, beschämt zu werden, weil 
sie den Inhalt nicht verstehen oder sich verbal in der deutschen Sprache nicht 
so ausdrücken können, wie sie sich selbst dies wünschen. Dies kann auch 
dazu führen, dass mehrsprachige Bezugsmenschen nicht auf pädagogische 
Fachkräfte zugehen, um sich Informationen einzuholen oder Fragen zu stel-
len. Dabei könnten die Antworten dazu beitragen, Sicherheit zu vermitteln, die 
Menschen brauchen, um sich wohl und dazugehörig zu fühlen. Für Familien ist 
es hilfreich, wenn sie wissen, dass bei Informationsveranstaltungen Dolmet-
scher*innen in ihrer Familiensprache anwesend sind, damit sie an wichtigen 
Entscheidungsprozessen beteiligt sein können. Die Bildungs- und Erziehungs-
partner*innenschaften und der Beziehungsaufbau zwischen pädagogischen 
Fachkräften und Bezugsmenschen wird durch die monolinguale Ausrichtung 
der pädagogischen Arbeit erschwert.

Es ist hilfreich für alle Beteiligten, wenn sich ein ganzes Team auf den Weg 
macht, Mehrsprachigkeit erlebbar zu machen. Am Anfang kann dabei die Be-
schäftigung mit den Sprachen der Teammitglieder stehen.

Reflexionsfragen

	p Wie empfinden die Teammitglieder die Wertigkeit ihrer Herkunfts-
sprachen und was bedeutet dies für die Anwendung der Sprache im 
beruflichen Alltag? 
	p Fühlen sich alle Teammitglieder wohl dabei, ihre Familiensprachen 

im beruflichen Kontext anzuwenden, oder gibt es Gründe, weshalb 
dies vielleicht schwerfällt? 
	p Welche Sprachen sind im Team mehrheitlich vorhanden und welche 

nicht? 
	p Welche Familiensprachen der Kinder werden von Teammitgliedern 

gesprochen und welche nicht? 

Die Auseinandersetzung mit und die Anerkennung der eigenen Sprachbiogra-
fie helfen dabei, sich auf den Weg zu machen, alle Sprachen wertzuschätzen 
und zu erkennen, welchen Wert die Sprachen für ihre Sprecher*innen haben.
Ein nächster Schritt kann sein, zu erforschen, wie die Menschen einer Einrich-
tung (Bezugspersonen, Kinder, …) ihre Sprachen in der Einrichtung anwenden 
und wie es ihnen dabei ergeht. Jede Einrichtung kann individuelle Wege fin-
den, um Mehrsprachigkeit im Alltag sichtbar und erlebbar zu machen.
Dabei kann es hilfreich sein, mit Widerständen zu rechnen. Bezugspersonen 
haben häufig ein hohes Interesse daran, dass Kinder Deutsch lernen, oder 
wünschen, dass Kinder Sprachen lernen, die als „höherwertig“ angesehen 



83

K a p i t e l  2 :  D e r  g e h e i m e  G a r t e n  –  M e h r s p r a ch i g ke i t  u n d  I d e n t i t ä t

werden als die Sprachen, die vielleicht in einer Einrichtung gesprochen werden. 
Der Dialog ist wichtig und auch eine Positionierung zur Wertschätzung aller 
Sprachen und warum diese in der Einrichtung unterschiedlich positioniert sind.

Gesprächsanlässe, um mit Kindern über Mehrsprachigkeit 
zu reden und alle Sprachen wertzuschätzen

Der gesamte Alltag wird zum Sprachanlass, wenn wir bereit sind, ihn als sol-
chen zu erkennen und als Bildungsprozess zu begleiten. Denkbegleitendes 
Sprechen, das heißt das eigene Denken für die Mitmenschen sichtbar machen, 
kann dabei eine Unterstützung sein, verbunden mit dem Interesse an Spra-
che(n) und der Praxis, diese Methoden in den Alltag einzubeziehen. Zusätzlich 
sollte dies auch im Tagesablauf und in Angeboten geschehen, zum Beispiel in 
Morgenkreisen, beim Vorlesen von Büchern in den Sprachen der Einrichtung 
(eventuell auch mit Unterstützung der Bezugsmenschen) und beim Singen von 
Liedern in unterschiedlichen Sprachen.

Es folgen Ideen für die Anerkennung von Familiensprachen in der pädagogi-
schen Praxis.

Praxisideen anhand der 4 Ziele der VBuE
Familiensprachen wertschätzen – Ziel 1:

Vom einzelnen Kind her gedacht: Familiensprachen sind Teil der Familienkul-
tur, deren Anerkennung Kinder in ihrer Identifikation als Mitglied ihrer Familie 
bestärkt.

Zum Beispiel durch: Namen in Familiensprachen schreiben; mehrsprachige 
Plakate in den Familiensprachen; Lieder und Verse in den verschiedenen Fa-
miliensprachen singen und sprechen; Arbeit mit dem jährlich erscheinenden 
Kalender der deutschen Kinder- und Jugendbibliothek; Bücher von Silvia Hüs-
ler und Wolfgang Hering mit Versen in vielen Sprachen (mit CD)

Hinweis zum Weiterlesen

•	 https://www.edition-momente.com/kalender/kinder-kalender-2021.
html [Letzter Aufruf 05.10.2022].

https://www.edition-momente.com/kalender/kinder-kalender-2021.html
https://www.edition-momente.com/kalender/kinder-kalender-2021.html


84

K a p i t e l  2 :  D e r  g e h e i m e  G a r t e n  –  M e h r s p r a ch i g ke i t  u n d  I d e n t i t ä t

Sprachliche Vielfalt zum Thema machen – Ziel 2:

Alle Kinder erfahren etwas über die Vielfalt von Sprachen, erweitern ihr Welt-
wissen, entwickeln Empathie füreinander.

Zum Beispiel durch: Vorlesezeiten in verschiedenen Sprachen (hier können 
auch die Familien einbezogen werden); die Übung „Geschichte meines Na-
mens“ mit den Familien auf einem Familienabend; mehrsprachige Bilderbü-
cher, auch mit CDs, die nach Hause entliehen werden können; die Methode 
„Gespräche mit Persona Doll®“

Hinweise zum Weiterlesen

Informationen zu Auswahl und Beschaffung mehrsprachiger Bilder- 
bücher:
•	 https://www.anadolu-verlag.de/ [Letzter Aufruf 05.10.2022].
•	 https://www.baobabbooks.ch/home/ [Letzter Aufruf 05.10.2022].
•	 https://www.edition-orient.de/ [Letzter Aufruf 05.10.2022].
•	 https://www.hueber.de/bilibri [Letzter Aufruf 05.10.2022].
Tipp: Eltern und Bezugsmenschen nach weiteren Bilderbüchern fragen

Diskriminierung von Sprachen nicht hinnehmen – Ziele 3 und 4:  
Kritisch werden und etwas dagegen tun

Zum Beispiel durch „Gespräche mit Persona Dolls®“ über Ausgrenzung auf-
grund einer Familiensprache

https://www.anadolu-verlag.de
https://www.baobabbooks.ch/home
https://www.edition-orient.de
https://www.hueber.de/bilibri


85

K a p i t e l  2 :  D e r  g e h e i m e  G a r t e n  –  M e h r s p r a ch i g ke i t  u n d  I d e n t i t ä t

A R B E I T S B L A T T

Praxisbeispiel: Mit Kindern über Mehrsprachigkeit ins  
Gespräch kommen: Anisia und Aida

Zielgruppe: Kinder, die mehrere Sprachen sprechen
Anzahl/Größe: eine Kindergruppe von circa 6 Kindern
Dauer: circa 20 Minuten
Material und Vorbereitung: Geschichte ausdrucken, Persona Doll® oder gege-
benenfalls Foto von Anisia mitbringen, ruhigen Raum für das Gespräch mit 
den Kindern 
Ziele: Beziehungsaufbau und Gespräche über Mehrsprachigkeit führen
Inhalte: Gespräche über Mehrsprachigkeit, ausgehend von den Erlebnissen 
der Persona Doll® und den Kindern mit ihrer Mehrsprachigkeit

Persona Dolls® ist eine Methode, die einlädt, mit Kindern über Vielfalt, Aus-
grenzung und Diskriminierung ins Gespräch zu kommen.

Es folgt eine Geschichte mit Anisia (Persona Doll®) und Aida, das Kind aus dem 
Kinderbuch im zweiten Kapitel. Die Biografie von Anisia und die Ideen für Ge-
sprächsanlässe eignen sich gut für Gespräche mit mehrsprachigen Kindern. 
Zwischen den Texten zum Vorlesen stehen Fragen, die den zuhörenden Kin-
dern gestellt werden können.

Hinweis zum Weiterlesen zur Methode der Persona Dolls®: 

•	 https://situationsansatz.de/fachstelle-kinderwelten/persona-dolls/  
[Letzter Aufruf 05.10.2022].

Das ist Anisia. Anisia ist 5 Jahre alt. Sie lebt mit ihren Eltern, ihrem älteren 
Bruder Mihal und ihrer jüngeren Schwester Delaja in Stuttgart in einem gro-
ßen Haus im 5. Stock. Zuhause und wenn sie mit ihrer Familie unterwegs ist, 
spricht sie Albanisch. Im Kindergarten und mit Menschen, die kein Albanisch 
können, spricht sie Deutsch.

Anisia und Aida (aus Kapitel 2 des Kinderbuchs) gehen in den gleichen Kin-
dergarten.

Anisia und Aida spielen oft zusammen im Rollenspielbereich. Sie verkleiden 
sich gern als Zauberwesen und spielen, dass sie in einem Geheimgarten sind, 
den nur sie beide kennen.

Frage: Wo spielt ihr besonders gern im Kindergarten?

https://situationsansatz.de/fachstelle-kinderwelten/persona-dolls/


86

K a p i t e l  2 :  D e r  g e h e i m e  G a r t e n  –  M e h r s p r a ch i g ke i t  u n d  I d e n t i t ä t

A R B E I T S B L A T T

Wenn Aida und Anisia miteinander sprechen, kann Anisia nicht jedes Wort, 
das Aida sagt, verstehen, denn Anisia spricht Albanisch und Deutsch. Anisia 
denkt, dass Aida sie nicht versteht, da sie Albanisch und Deutsch nicht spre-
chen kann. Anisia weiß nicht, wie die Sprache heißt, die Aida spricht, sie findet, 
dass Aidas Sprache (Tigrinya) sehr schön klingt. Sie verständigen sich gut mit 
Gesten und einer Fantasiesprache, die sie beide verstehen. Sie lächeln sich 
an – und das sagt manchmal mehr als 1000 Worte. Beim gemeinsamen Essen 
sitzen Anisia und Aida gern nebeneinander und unterhalten sich in „ihrer“ 
Sprache.

Frage: Welche Sprachen könnt ihr sprechen?

Anisia weiß noch, wie es war, als sie selbst die Sprache, die im Kindergarten 
meistens gesprochen wird, nicht verstanden hat. Am Anfang war es schlimm 
für sie. Sie fühlte sich hilflos und wusste nicht, was sie tun konnte. Sie ver-
stand nicht, was die Menschen um sie herum sagten, warum sie lachten und 
wohin sie gingen. Sie war traurig, da sie das Gefühl hatte, dass sie nicht dazu-
gehörte. Sie wollte dann am liebsten nach Hause und gar nichts mehr sagen 
und zuhause Albanisch sprechen. Dort konnte sie mitreden und Witze erzäh-
len – aber im Kindergarten war es anders. Im Kindergarten hat Anisia sich im 
Flur in einem leeren Regal versteckt, denn dort musste sie mit niemand reden 
und niemand verstehen. Sie fühlte sich allein gelassen und wusste nicht, was 
sie dagegen tun konnte.

Fragen: 
Wie fühlt ihr euch, wenn ihr nicht verstanden werdet? Was macht ihr, wenn ihr 
das Gefühl habt, dass ihr nicht verstanden werdet, und ihr nicht versteht, was 
im Kindergarten gesprochen wird?
Wie mag Aida im Kapitel 2 sich fühlen, als sie merkt, sie kann in ihrer Sprache 
nichts dagegen tun, dass ihr die Tasche weggenommen wird, und sie kann 
auch nicht auf die Hilfe antworten, die sie erfährt.

Kinder spiegeln: Ihr habt viele Ideen, ihr meint also, dass … [ein paar Ideen 
anbieten?]

Anisia möchte gern Wörter in Aidas Sprache lernen und Aida gern albanische 
und deutsche Wörter beibringen.

Frage: Habt ihr eine Idee, wie Anisia das machen kann?

Ihr habt so gute Ideen. Das will Anisia unbedingt ausprobieren.

Vor ein paar Tagen saßen Aida, Anisia, Beat (eine pädagogische Fachkraft), Mi-
guel, Gamze, Athanasius und Saga zusammen am Esstisch. Sie sprachen dar-
über, wie die Zahlen in den verschiedensten Sprachen heißen. Das hat Anisia 



87

K a p i t e l  2 :  D e r  g e h e i m e  G a r t e n  –  M e h r s p r a ch i g ke i t  u n d  I d e n t i t ä t

A R B E I T S B L A T T

großen Spaß gemacht, denn sie hört gern, wie verschiedene Sprachen klingen.
Nun muss Anisia zum Bus, um wieder in ihren Kindergarten zu fahren, damit 
sie rechtzeitig zum Mittagessen dort ist, denn es gibt heute Pfannkuchen und 
die mag Anisia besonders gern. Anisia ist froh, dass sie bei euch war und euch 
fragen konnte, wie sie Wörter von Aida lernen kann und wie Aida Wörter von 
ihr lernen kann. Danke für eure Ideen.

Wer gern mit Persona Dolls® arbeitet, kann auch andere Kinder, die im Kin-
derbuch erwähnt werden, als Freund*in der Persona Doll® mit in die eigene 
Kindergruppe nehmen, um Gespräche über verschiedene Themen anzuregen.

Hinweise zum Weiterlesen

•	 Abbatiello, Antonella (2008): Das Allerwichtigste. In 9 Sprach- 
versionen erhältlich mit mehrsprachiger Hör-CD. München: Edition 
bi:libri.

•	 Hüsler, Silvia (2017): Kinderverse in über 50 Sprachen – mit  
Originaltexten, Aussprachehilfen, Übersetzungen und CD. Freiburg 
im Breisgau: Lambertus.

•	 Hering, Wolfgang (2018): Lebensfreude in aller Welt – Die große 
Sammlung von 40 Spielideen aus 30 Ländern. Pulheim: SchauHoer.

•	 Zaghir, Rania; Ishak, Racelle (2014): Wer hat mein Eis gegessen?  
Die große Box der Mehrsprachigkeit: 19 zweisprachige Bücher + 
Hör-CD. Berlin: Edition Orient.

•	 Mercedes Pascual-Iglesias (2018): Meine und deine Sprachen.  
In: ISTA/Fachstelle Kinderwelten: Inklusion in der Praxis #6. Das 
Methodenhandbuch: Lernprozesse zur Vorurteilsbewussten Bildung 
und Erziehung begleiten. Berlin: Wamiki-Verlag, 94.

•	 Fragner, Nello (2018): KiDs aktuell – Say my name! Für einen vorur-
teilsbewussten Umgang mit den Namen von Kindern und Familien.  
https://situationsansatz.de/publikationen/kids-aktuell-say-my-name  
[Letzter Aufruf 05.10.2022].

https://situationsansatz.de/publikationen/kids-aktuell-say-my-name


88

K a p i t e l  2 :  D e r  g e h e i m e  G a r t e n  –  M e h r s p r a ch i g ke i t  u n d  I d e n t i t ä t

Quellen

•	 Engin, Hawa (2021):  Mehrsprachigkeit – eine (bisher) ungenutzte Ressour-
ce. Vortrag gehalten am 29.4.2021, digital in Filderstadt. Engin bezieht sich 
hier auf Tunc, Seda (2012): Der Einfluss der Erstsprache auf den Erwerb 
der Zweitsprache. Eine empirische Untersuchung zum Einfluss erstsprach-
licher Strukturen bei zweisprachig türkisch-deutschen, kroatisch-deut-
schen und griechisch-deutschen Hauptschülern und Gymnasiasten. Müns-
ter/New York/Berlin: Waxmann. 

•	 Fragner, Nello (2018): KiDs aktuell – Say my name! Für einen vorurteilsbe-
wussten Umgang mit den Namen von Kindern und Familien. Hrsg.: KiDs – 
Kinder vor Diskriminierung schützen! Fachstelle Kinderwelten/ Institut für 
den Situationsansatz/ INA Berlin gGmbH. Ausgabe 2/2018.  
https://situationsansatz.de/publikationen/kids-aktuell-say-my-name 
[Letzter Aufruf 05.10.2022].

•	 ISTA/Fachstelle Kinderwelten (2018): Inklusion in der Praxis #6. Das 
Methodenhandbuch: Lernprozesse zur Vorurteilsbewussten Bildung und 
Erziehung begleiten. Berlin: Wamiki-Verlag, 94.

•	 ISTA/Fachstelle Kinderwelten (Hrsg.) (2016): Inklusion in der Kitapraxis, 
Band 1. Die Zusammenarbeit mit Eltern vorurteilsbewusst gestalten. Ber-
lin: Wamiki Verlag, 101-112.

•	 ISTA/Fachstelle Kinderwelten (Hrsg.) (2016): Inklusion in der Kitapraxis, 
Band 4. Die Zusammenarbeit im Team vorurteilsbewusst gestalten. Berlin: 
Wamiki Verlag, 48-57.

•	 Baden-Württemberg Stiftung (2020): Sag‘ mal was – Sprachentwicklung 
und Mehrsprachigkeit in Kinder- und Familienzentren stärken. Narr Fran-
cke Attempto Verlag: Tübingen, 117-118.

https://situationsansatz.de/publikationen/kids-aktuell-say-my-name


89

Kapitel 3: Vermisst am Zuckerfest – Familienkulturen
Zusammenfassung von Majd Mardini
Heute ist Fastenbrechen im Ramadan (Eid al-Fitr). Es gibt viel zu Feiern! Kardo, der kleine Bruder von 
Ahmed, versucht Süßigkeiten zu bekommen. Später wird es eine Theateraufführung mit ihm geben. 
Ahmed kümmert sich um ihn. Er fragt seine Schwestern, ob sie sich um Kardo kümmern können, 
doch sie lehnen ab. Als Ahmed mit seinen Freund*innen spricht, ist sein kleiner Bruder plötzlich nicht 
mehr zu sehen. Mit Kindern aus dem Heim sucht er Kardo im gesamten Gebäude, aber ohne Erfolg. 
Seine Freundin Aida fragt ihn, was Kardo zuletzt gesagt hat. Ahmed erinnerte sich an den Wunsch 
nach Süßigkeiten. Er und seine Freundin suchen Kardo deshalb im Gemeinschaftsraum. Ahmed macht 
sich Sorgen und Vorwürfe, doch dann findet seine Freundin Kardo. Kardo hat sich unter dem Tisch 
versteckt. Ahmed und seine Freundin lachen beim Anblick von Kardos schokoladenverklebtem Mund 
und den Haufen an Süßem in seinem Schoß. Sie schaffen es noch rechtzeitig Kardo für die Theaterauf- 
führung umzuziehen.



90

K a p i t e l  3 :  Ve r m i s s t  a m  Z u cke r f e s t  –  F a m i l i e n k u l t u r e n

3.1 Kultur mal anders!  
Verwendungsweisen in der pädagogischen Praxis

Hoa Mai Trần

Ahmed und sein Bruder Kardo feiern zusammen das Zuckerfest. Für die bei-
den Geschwister nimmt das Fest verschiedene Bedeutungen an. Während Ah-
med seine Freund*innen Zahra, Huda, Lara und Mohammad sehen möchte, 
um zu reden, ist Kardo neugierig auf das Essen, und zwar insbesondere auf 
die Süßigkeiten. Als er verschwindet und Ahmed ihn sucht, helfen ihm die an-
deren Kinder bei der Suche. Natürlich feiern nicht alle Kinder das Fasten-
brechen, doch das Fest als Event scheint für alle eine Bedeutung zu haben. 
Die unterschiedlichen Vorlieben, Ideen und täglichen Herausforderungen von 
Ahmed und seinen Freund*innen werden im Buch deutlich. In diesem Teil des 
Begleitmaterials geht es darum, die Familie, ihre Kulturen und deren Bedeu-
tung für die pädagogische Praxis näher zu betrachten. Dabei geht es nicht 
um die Fixierung auf ein bestimmtes Kind- und Familienbild, auf bestimmte 
Sprachen und Religionen. Anliegen ist vielmehr, die (pädagogische) Deutung 
von Kulturen als „andere“ oder gar „fremde“ zu hinterfragen.

Familienkultur

Kulturen markieren immer ein Innen und Außen, für zugehörig beziehungs-
weise nicht zugehörig. Eingebettet in die jeweiligen gesellschaftlichen 
Machtverhältnisse ist die Deutungsmacht verteilt, mit der bestimmt wird, 
wer dazugehört oder nicht, und welche Kultur besser oder schlechter ist. Im 
künstlerisch-kulturellen Bereich wird dies im Begriff „Hochkultur“ deutlich, in 
der Bildungs- und Sozialpolitik im Begriff „Leitkultur“.

Auch in der Pädagogik ist von „Kultur“ die Rede. Doch was mit der Verwendung 
des Begriffs „Kultur“ gemeint ist, kann sehr unterschiedlich sein. Ziel dieses 
Beitrags ist es daher, aufzuzeigen, was Kultur bedeuten kann, und darzulegen, 
inwiefern ein verengtes Kulturverständnis im pädagogischen Kontext proble-
matisch ist und Ausschlüsse produzieren kann. Die Einführung des Begriffs 
„Familienkultur“ soll demgegenüber eine gangbare Alternative aufzeigen.

Die Hinterfragung der Einseitigkeiten in der Darstellung von Familien in der 
Kinderbuchliteratur war ein wesentliches Moment in der Entwicklung des An-
ti-Bias-Ansatzes und der Vorurteilsbewussten Bildung und Erziehung©. Der 
Begriff und das Verständnis von „Familienkultur“ der Fachstelle Kinderwelten 
hilft in der pädagogischen Praxis, Kulturen in ihrer dynamischen, facetten-
reichen Zusammensetzung zu betrachten, die sich entlang verschiedener Di-
versitätserfahrungen strukturieren. Diese betreffen Erwachsene und Kinder 
gleichermaßen und wirken als Bevorteilung und Benachteiligung entlang der 

j Fachtext



91

K a p i t e l  3 :  Ve r m i s s t  a m  Z u cke r f e s t  –  F a m i l i e n k u l t u r e n

klassischen Ungleichheitsdimensionen „Race-Gender-Class-Ability“ und wei-
teren. Der Begriff der Familienkultur bezieht kritische Perspektiven und inklu-
sive Werte ein. Er hilft, einschränkende Zuschreibungen und ein begrenztes 
Verständnis von Kultur in der Zusammenarbeit mit Kindern und Familien zu 
vermeiden. Der Begriff der Familienkultur umgeht die Spaltung in „Wir“ und 
„Nicht-Wir“, indem die vielen Aspekte zum Tragen kommen, die für die kon-
krete Alltagsgestaltung und für die Sinndeutungen von Familien relevant sind.

Definition

Der Begriff Familienkultur steht für das jeweils einzigartige Mosaik aus 
Gewohnheiten, Perspektiven, Wertvorstellungen, Deutungsmustern, 
Gepflogenheiten und Traditionen einer Familie, in das ihre Erfahrungen 
mit geografischer Herkunft, Ortswechsel, Sprache, Geschlechtsidenti-
tät, sexueller Orientierung, Religion, körperlicher, geistiger und seeli-
scher Verfasstheit, finanziellem Status, Diskriminierung, Privilegierung 
und vielem anderen einfließen (Fachstelle Kinderwelten 2018: 4).

Im Folgenden geht es um die Praxis des Unterscheidens in der Pädagogik, am 
Beispiel der Familie und im Kontext von Familien, mit denen Flucht assoziiert 
wird. Der Begriff „Flüchtling“ wird häufig auf die Genfer Flüchtlingskonvention 
zurückgeführt und stellt einen Bezugspunkt zu Familien im Fluchtkontext dar, 
insofern der Schutzstatus als sogenannter Flüchtling gesucht wird. Es ist den-
noch nicht möglich, eine Definition für „geflüchtete Familien“ als Gemeinsam-
keit zu finden. Geflüchtete Familien sind äußerst heterogen. Sie unterscheiden 
sich stark hinsichtlich ihres Bildungsniveaus, ihrer Religionszugehörigkeit, 
ihrer Aufenthaltstitel, ihrer kulturellen Hintergründe, ihrer gesundheitlichen 
Verfassung, ihrer sozialen Netzwerke, ihrer Herkunftsländer und Fluchtwe-
ge wie auch hinsichtlich ihrer Familienformen und ihrer Lebenssituationen in 
Deutschland. „Flüchtling“ ist keine Seinsweise von Menschengruppen, son-
dern ein rechtlich-formal zugeschriebener Status, der die Lebensbedingun-
gen von Menschen betrifft und mitstrukturiert.

„Gute“ und „schlechte“ Familienkultur

Im Folgenden wird entlang des Begriffs der Familienkultur die Rolle von Fach-
kräften bei Zuschreibungen gegenüber geflüchteten Familien näher betrach-
tet. Die Beziehung zwischen Familien und pädagogischen Mitarbeiter*innen 
ist in der Regel asymmetrisch. In der Unterkunft für Geflüchtete sind päda-
gogische Fachkräfte als „Gatekeeper“ (Pförtner*innen) diejenigen, die wert-
volle Ressourcen und Güter an Familien verteilen (bei der Wohnungssuche, 
juristischen Stellenvermittlung, Schulplatzsuche) oder Sanktionen verhängen 
(durch das Jugendamt, Verweise/Verwarnungen, fehlende Ansprechbarkeit in 
dringenden Angelegenheiten).



92

K a p i t e l  3 :  Ve r m i s s t  a m  Z u cke r f e s t  –  F a m i l i e n k u l t u r e n

Pädagogische Fachkräfte erfüllen diese Aufgaben auch in Kitas und Schulen mit ih-
ren Bildern und Vorstellungen darüber, was eine „gute Familie“ ausmacht. In den 
Beziehungen mit geflüchteten Familien enthalten diese „Familienbilder“ explizite 
und implizite Erwartungen, Maßstäbe und Vorstellungen der pädagogischen Fach-
kräfte und konstituieren ein Spannungsfeld: In vielerlei Hinsicht passen die geflüch-
teten Familien nicht zu den in Anschlag gebrachten Familienbildern. Ihr Verhalten 
wird häufig über (ausbleibende) Gesundheit, mangelnde Bildung, Integration und 
kulturelle Zuschreibungen begründet. Es sind „Defizite“, die ihnen selbst angelastet 
werden. Die Familien werden durch eine Problemfolie wahrgenommen, die insbe-
sondere auf „Abweichung“, „Nicht-Entsprechen“ und „Nicht-Genügen“ fokussiert. In 
diesem Blick auf die Familien sind die eigenen Vorstellungen von Familie als kaum 
hinterfragbarer, dominanzkultureller Maßstab gesetzt. Mehr noch: Die Vorstellung, 
dass die geflüchteten Familien den eigenen Maßstäben nicht entsprechen, entwirft 
den Raum der pädagogischen Intervention und mobilisiert ein ganz bestimmtes 
Repertoire pädagogischen Handelns.

Erfahrungsbericht

In meiner Forschungspraxis wie auch in meiner pädagogischen Pra-
xis beobachtete ich wiederholt Muster der Wertung von „guten“ und 
„schlechten“ Familien. Die „guten“ Familien folgten dem Maßstab einer 
klassischen Mittelschichtsfamilie. Der Maßstab enthielt zum Beispiel 
rechtliche Aspekte („gut” = Recht, in Deutschland zu bleiben) und den 
Aspekt Gesundheit („gut” = gesund genug für Elternschaft und Fürsorge 
für die Entwicklung von Kindern nach westlichen Maßstäben und Vor-
stellungen von Erziehung). Mit diesem Maßstab galt „die Flüchtlingsfa-
milie“ als problembehaftetes „Thema”. Die Familien und ihr Verhalten, 
vor allem das der Eltern/Bezugspersonen, wurden nach Bildung(saspi-
ration), elterlicher Fürsorge, Integration und deutschem Spracherwerb, 
Institutionskonformität und kulturellen Anpassungsleistungen differen-
ziert und gewertet: Je angepasster und konformer, desto weniger Pro-
bleme. Ein besonderes Spannungsfeld zeigte sich darin, dass geflüch-
tete Familien einerseits wie „Normalfamilien“ angesprochen wurden, 
mit den entsprechenden Erwartungen (siehe den folgenden Abschnitt). 
Andererseits verwiesen der Kontext der Unterbringung in Unterkünften 
für geflüchtete Familien und die dortigen staatlich induzierten prekären 
Lebenslagen auf die fehlende Vergleichbarkeit und Unangemessenheit 
der Erwartungen. Aufgrund der Lebensverhältnisse in den Unterkünf-
ten können die Familien die an sie herangetragenen Vorstellungen von 
Familienleben nicht einlösen. Sie können dem Bild der „(Normal-)Fami-
lie“ nicht entsprechen. Von den an sie herangetragenen Erwartungen 
grenzten sich manche Familien ab, denn sie erschienen ihnen vor die-
sem Hintergrund unverhältnismäßig. Die unausgesprochene Zuschrei-
bung, dass sie den Erwartungen der pädagogischen Fachkräfte nicht 
genügten, also „nicht normal“ seien, wurde als Unverständnis, Abwer-
tung und Ausschluss erlebt und belastete zusätzlich die Beziehungen.



93

K a p i t e l  3 :  Ve r m i s s t  a m  Z u cke r f e s t  –  F a m i l i e n k u l t u r e n

Indem im Sprechen über und Behandeln von Familien unausgesprochene Nor-
men und dominierende Maßstäbe angesetzt werden, werden gesellschaftlich 
vorhandene Benachteiligungen pädagogisch fortgesetzt und gefestigt. Dies zu 
erkennen und abzubauen, erfordert eine Auseinandersetzung mit Privilegien 
und Macht sowie mit der eigenen eurozentristischen Orientierung.
 

Von Norm und Abweichung

Familie kann allgemein als eine „Gruppe von Menschen, die durch nahe und 
dauerhafte Beziehungen miteinander verbunden sind, die sich auf eine nach-
folgende Generation hin orientiert,“ definiert werden (Hofer 2002: 4). Familie 
ist nicht nur eine rein „private“ Angelegenheit. So steht die Familie in Deutsch-
land in Artikel 6, Absatz 1 unter verfassungsrechtlich besonderem Schutz der 
staatlichen Ordnung. Das kulturelle Binnenmilieu der Familie wird häufig als 
Ort von Nähe, Intimität und Sorge entworfen. Die implizierte „Normalfamilie“ 
wird als „bürgerlich, weiß, heterosexuell, gesund und leistungsfähig konzi-
pierte und naturalisierte Kernfamilie, bestehend aus Vater, Mutter, Kind[ern]“ 
(Riegel, Stauber 2018: 39) gedacht. Dabei gibt es diverse Familienbiografien 
und -formen. So wie der Kulturbegriff unterliegen Familienstrukturen auch 
einem gesellschaftlichen Wandel. Sie unterscheiden sich nach gesellschaftli-
chen Positionierungen und damit auch Erfahrungsräumen und Teilhabemög-
lichkeiten.

Trotz der Pluralisierung im Ausgestalten von Familienleben setzt sich das 
klassische Verständnis von heteronormativer, ableisierter, weißer, erwerbstä-
tiger Mittelschichtsfamilie als Referenzkategorie durch. Auf dieser Kategorie 
basiert ein großer Teil pädagogischer Ansätze. In Anlehnung an Bühler-Nie-
derberger (2011) gibt es die dominierende normative Vorstellung von Familie, 
mit Kindheit als ausgedehntem Lern-, Schon- und Schutzraum, in dem Kin-
der Einfühlung, Interesse und Förderung über ihr familiales Milieu erhalten 
(sollen). Obwohl dieses eurozentristische Bild von Kindheit und Familie nur 
bedingt auf die verschiedenen Lebenslagen zutrifft, entwirft es einen konsti-
tutiven „Abweichungsraum“, in dem in Theorie und Praxis von sogenannten Al-
leinerziehenden, Unterschichtsfamilien, Familien mit Migrationshintergrund 
(Bühler-Niederberger 2011: 42 ff.) als „anders“ und nicht der Norm entspre-
chend diskutiert wird. Geflüchtete Familien können bereits in der Unterbrin-
gung und in ihren Lebensbedingungen als strukturell-institutioneller Gegen-
satz zur bürgerlichen (Normal)Familie betrachtet werden.

Kultur wird häufig als Erklärungsschablone für Probleme in der pädagogi-
schen Arbeit verwendet. Zielgruppen sind in erster Linie Personen, die in ei-
nem bestimmten Verhältnis zur eigenen Biografie, Geschichte und Umgebung 
stehen. Sie sind jedoch nicht nur „Kulturträger*innen“ eines Landes, welches 
durch die jeweilige „Kultur“ völlig festgelegt ist. Es ist wichtig, sich stets zu 
fragen, wann und wem „Kultur“ als Erklärung übergestülpt wird. 



94

K a p i t e l  3 :  Ve r m i s s t  a m  Z u cke r f e s t  –  F a m i l i e n k u l t u r e n

Kulturalisierung nennt man den Vorgang, wenn mit „Kultur“ das Verhalten 
oder Probleme begründet werden. Geschieht dies, so ist es wichtig, die Kul-
turalisierung zu thematisieren und zu hinterfragen. Dies braucht mehr Raum 
zur Reflexion als fertige Patentrezepte.

Sogenannte Nationalkultur

Wenn von Kultur im Kontext von Familien mit Fluchterfahrung die Rede ist, 
wird damit häufig Nationalität assoziiert. Dieser Begriff konstruiert wirk-
mächtige Ordnungen mit Grenzziehungen in Wir und Nicht-Wir, territorial, 
rechtlich, gedanklich und auch pädagogisch: Wer ist selbstverständlich und 
fraglos zugehörig zum „Deutschen“? Wer kommt in die Kategorie „Migrati-
onshintergrund“? Wer wird nach wie vor als „Ausländer*in“ und „Flüchtling“ 
bezeichnet?

Auch im pädagogischen Diskurs wird mit „Nationalkultur“ operiert: das „in-
terkulturelle Frühstück“, vermeintlich „arabische“ Personen (Arabien als Land 
existiert nicht) oder „afrikanische“ Musik machen einzelne zugeschriebene 
Eigenschaften zu Nationalitäten, die per se „anders“ sind. Dasselbe geschieht 
im Reden über „kulturelle Vielfalt“, „Kulturen in Bewegung“ oder Nähe und 
Distanzempfinden „zu Kulturen“. Die sogenannte „Ausländerpädagogik“ und 
interkulturelle Ansätze in der Bildung sind ebenfalls Beispiele dafür. Sie neh-
men die vermeintlich „andere“ Kultur als Bereicherung wahr und nicht als De-
fizit. Unterschwellig bleibt bestehen: Es gibt eine normalere, bessere Kultur, 
die hier gelebt wird und die die Menschen dort nicht kennen können. Die Kon-
struiertheit ist erkennbar daran, dass sie im Selbstbezug nicht funktioniert: 
„Europäisch“ essen gehen zu wollen macht keinen Sinn. Die Unterscheidungs-
praktiken geschehen nicht „wertfrei“, sondern standortgebunden.

Die Vorstellung von einer „Nationalkultur“ verengt die Verwendungsoffenheit 
von „Kultur“ (vgl. Familienkultur, Erziehungs- und Einrichtungskultur, Musik-
kultur). Ein der Erziehungswissenschaft nahes Verständnis von Kultur ist fol-
gendes:

Definition

Kultur wird im sozialwissenschaftlichen Kontext beschrieben als „ein 
gebräuchliches Repertoire von Bedeutungsmustern und Zeichensyste-
men (Werte, Normen, Bräuche und andere Verhaltensregeln, allgemei-
ne Wissensbestände und ‚Selbstverständlichkeiten‘, Traditionen, Ritua-
le, Routinen, Glaubensvorstellungen, Mythen, ...), über die Gruppen oder 
Gesellschaften verfügen.“ (Leiprecht 2004: 11)



95

K a p i t e l  3 :  Ve r m i s s t  a m  Z u cke r f e s t  –  F a m i l i e n k u l t u r e n

Dieses umfassende Begriffsverständnis gilt nicht nur für Gruppen oder Ge-
sellschaften, sondern kann ebenfalls auf Institutionen bezogen werden. Nach 
diesem Verständnis ist es nicht möglich, nur dann über Kultur zu sprechen, 
wenn es um vermeintliche „andere“ Kulturen geht. Die Verwendung des nor-
mativen Kulturbegriffs ist häufig Ausdruck einer Dominanzkultur, welche a 
priori annimmt, dass die eigene Kultur die legitime, selbstverständliche ist. 
Bereits in dieser Annahme ist die Begegnung und Handlung gegenüber ver-
meintlich „Anderen“ verzerrt. Sie macht die Deutungsposition deutlich: Hier 
bei uns wird das so und so gemacht. Aus der Position von Dominanzangehö-
rigen passiert dies unterschwellig. Selten müssen „Deutsche“ ihre Herkunft 
und Wurzeln beschreiben, ihre Migrationswege auf dem Amt explizieren, um 
bleiben zu dürfen, und werden wegen ihrer Passzugehörigkeit mit Protesten 
aus dem Land verwiesen. Sie werden nicht wie „Babys“ angesprochen (siehe 
Cool Kids & Trần 2000: 5), müssen nicht permanent Dankbarkeit zeigen und 
sich als „hochintegriert“ darstellen.

Institutionelle Kultur

Der Raum „Unterkunft“ kann als ein sehr reglementierter Raum verstanden 
werden, in dem die Belange und Anliegen von Familien kaum Berücksichti-
gung findet – die „Sprachlosigkeit“ der Familien bezieht sich dabei nicht nur 
auf das Deutsch-Sprechen, sondern auf fehlende Strukturen der Mitbestim-
mung. Dass diese fehlen wird von der Vorstellung gestützt, dass Integration 
von Familien „vor“ ihrer Beteiligung erfolgen muss. Das Bild der überforder-
ten, bildungsfernen, problembehafteten Eltern spielt dem Integrationsimpera-
tiv zu: Eltern werden als „noch nicht so weit“ entworfen, um sie aktiv mit ihren 
Belangen in institutionelle Entscheidungen einzubeziehen. Geflüchtete Eltern 
als Erziehungsakteur*innen werden dadurch zum Gegenstand politisch-päd-
agogischer Intervention, der ein normatives Muster von „guter“ und „schlech-
ter“ Familie zugrunde liegt und die maßgeblich durch Integrationsdiskurse 
geprägt ist. Je deutlicher Familien von der Normvorstellung abweichen, desto 
stärker ist die pädagogische Intervention und Bearbeitung der „Problemfami-
lie“. Dadurch werden defizitäre Familienbilder als sich selbst bestätigendes 
Muster in der Praxis wirksam. Institutionen setzen dominanzkulturelle Orien-
tierungen durch, die in ihre Funktionsweisen, Strukturen und regelhaften Pro-
zesse eingeschrieben sind. Sie sind gerade deshalb wirksam, weil sie nicht 
unbedingt auf einzelne Mitarbeitende angewiesen sind. Die institutionellen 
Routinen sind Teil der Einrichtungskultur.

Häufig fungiert der Kulturbegriff in seiner Verwendung in der pädagogischen 
Praxis als Durchsetzung eigener Praktiken, Sichtweisen und Routinen. Kul-
tur als verandernde Erklärungsfolie wirkt in der Konsequenz spaltend und 
ausgrenzend. Diese geht an den vielschichtigen Familienkulturen vorbei und 
erklärt Menschen zu Repräsentant*innen einer vermeintlich „anderen“ Kultur. 
Alternativ bietet sich ein Begriffsverständnis an, welches den Kulturbegriff im 



96

K a p i t e l  3 :  Ve r m i s s t  a m  Z u cke r f e s t  –  F a m i l i e n k u l t u r e n

Alltag und bei den Relevanzsetzungen von Menschen ansiedelt. Dieses Grund-
verständnis eröffnet respektvollere, differenzierte Begegnungen und Annä-
herungen an die tatsächlichen Bedeutungen und Praktiken, die Menschen mit 
Kultur verbinden.

Konturierung des Kulturbegriffs:  
Jenseits von Einseitigkeiten

1. Kultur ist nicht Nationalkultur: Unterscheidungen vornehmen!

Kulturen sind nicht gleich Länder, Ländergrenzen sagen nichts über Personen 
per se aus. Das leuchtet ein, doch im Alltag geht diese Assoziation leider oft zu 
schnell über die Lippen oder ploppt im Kopf auf. Ausdrücke wie Kulturkreise, 
fremde Kultur, Rituale und andere Kulturen sind problematisch, insofern über 
Bedeutungssysteme geurteilt wird, in denen man selbst nicht sozialisiert ist, 
und von denen man dennoch Gewohnheiten, Verhalten und Haltungen ablei-
tet. Bücher, die von weißen Menschen über „Fremde“ geschrieben sind, sind 
doppelt problematisch. Kultur ist dynamisch und niemals eindeutig. Vermei-
den Sie Homogenisierungen („die Türken“ etc.) und Fest- und Zuschreibungen 
(„Sie sind schon wieder nicht pünktlich, wegen ihrer Kultur.“ – „Die kennen das 
nicht anders.“).

2. Hierarchisierung vermeiden: keine Verwendung der Bezeichnungen 
„normalerer“ und „besserer“ Kultur!

Die Grenzziehungen und Abgrenzungen sitzen tief, sind mal subtiler und mal 
expliziter. Kein Wunder, weil die koloniale Hierarchisierung von Menschen-
gruppen funktional war und ist: Die globale Unterdrückung durch europä-
isch-westliche Mächte haben die globale Ungleichheit auf ein neues Level 
gehoben. Der Wohlstand, den weiße Menschen, die eurozentrisch sozialisiert 
sind, oft selbstverständlich in Anspruch nehmen, begründet sich darauf. Oder 
was haben Sie für Ihren Geburtsort und Ihre Staatsbürgerschaft getan? Wir 
haben es mit einer hierarchisierenden, wirksamen Ordnung zu tun: Im Ter-
minus „Dominanzkultur“ sind die vielseitigen Privilegien verdeutlicht, die Un-
gleichbehandlung legitimieren und Ressourcen und Teilhabe nur bestimmten 
Menschen zusprechen und anderen verwehren. Was als „natürliche“ Ordnung 
erscheint, ist in Wirklichkeit eine gemachte.

3. Kulturen unterscheiden sich innerhalb und zwischen Personen und Per-
sonengruppen

Kulturen verändern sich im Zeit- und auch Lebensverlauf! Kulturen sind dy-
namisch und nicht fixierbar. Sie können von allen Menschen gemeinsam mit-
getragen werden, können von Zähneputzen über generational bedingte Ereig-



97

K a p i t e l  3 :  Ve r m i s s t  a m  Z u cke r f e s t  –  F a m i l i e n k u l t u r e n

nisse bis hin zum Erleben einer Pandemie spezifische Generationen prägen. 
Kulturen entwickeln sich im Verarbeiten diverser Ereignisse und sind nicht 
auf persönliche Eigenschaften begrenzbar! Sie können territorial übergrei-
fend sein (Internet, Corona/Masken tragen), gesellschaftlich initiiert sein (wie 
imperialistisch-ausbeuterische koloniale Strukturen und neoliberale Wirt-
schaftskultur) oder Ausdruck persönlicher Entscheidungen sein (Religionen 
können angenommen und abgelegt werden). Es gibt verschiedene Erziehungs-
stile, Kinderkulturen, Peer-Kulturen, Schönheitskulturen und die Burn-out-
Kultur. Denken Sie nicht in geografischen Begriffen, um die Welt zu verstehen.

4. „Kulturen“ des Unterscheidens sagen mehr über „uns“ als über „die“

Nationalstaaten sind eine junge Erfindung der westlichen Moderne, mit wel-
cher der Rassismus und Kolonialismus möglich waren. Aufklärung war ein 
integraler Baustein dessen. Die formulierten Gleichheitspostulate waren ver-
einbar mit dem transnationalen Sklav*innenhandel im großen Stil. Heute wirft 
die „Festung Europa“ im Mittelmeer eine ähnliche Frage nach der Doppelmo-
ral auf und fragt nach dem Selbstverständnis: Wegschauen und Schweigen 
bedeutet in diesem Kontext Zulassen und Bestätigen. Teddys am Bahnhof zu 
verteilen ist „nett“ als zivilgesellschaftliches Engagement und als Geste, falls 
es Menschen überhaupt bis dahin schaffen (dürfen). Das Recht auf Asyl in 
Anspruch zu nehmen und gleichberechtigt in der Gesellschaft teilzuhaben, ist 
integraler.

Warum gelten für bestimmte Menschengruppen andere Rechte? Was macht 
die legitimierte Ungleichbehandlung von Marginalisierten mit unserer Kultur 
und kollektiven Identität? Wenn Industriestaaten und ihr Konsumverhalten 
den Klimawandel maßgeblich beschleunigen und Regionen im globalen Süden 
betroffen sind und flüchten: Warum sollten Menschen von dort nicht den An-
spruch haben, Klimakrisen als Fluchtgrund zu benennen?

Fazit

Das Zuckerfest im Kinderbuch dient hier als Folie für die Auseinandersetzung 
mit Familienkulturen. Das Fest wird in verschiedenen Regionen verschieden 
gefeiert, wie Weihnachten auch. Die Praxisbeiträge (siehe Beitrag von Wolter: 
S. 102) führen dies detaillierter aus. Doch es geht in dem Kapitel um weitaus 
mehr: Es geht um Herausforderungen, die eher in einer großen räumlichen 
Struktur möglich sind, um Handlungsstrategien von Kindern, Sorge um Ge-
schwister und Kinderflirts. Prinzipiell können sich alle Kinder mit den Cha-
rakteren (beispielsweise durch inhaltliche Themen, Bedürfnisse, Erfahrungen, 
Gefühle – oder in den Steckbriefen) wiederfinden. Sie können zum Beispiel 
Kinder kennenlernen, die gerne Fußball spielen, die ihre jüngeren Geschwis-
ter auch mal nervig finden, die Theater schauen/spielen und gerne Pommes 
mit Mayo essen. Es geht darum, Vielfalt von Lebensumständen zu thematisie-



98

K a p i t e l  3 :  Ve r m i s s t  a m  Z u cke r f e s t  –  F a m i l i e n k u l t u r e n

ren und Unterschiede und Gemeinsamkeiten zu zeigen. Das Kapitel spricht 
Themen an, die für alle Menschen (ob geflüchtet oder nicht geflüchtet, er-
wachsen oder nicht erwachsen) wichtig sind. Wer assoziiert, hier geht es nur 
um ein religiöses Fest, hat nicht hingesehen und zugehört.

Hier im Begleitmaterial dient das Kinderbuch als Grundlage für die Auseinan-
dersetzung mit Kultur durch Pädagog*innen und Interessierte. Dabei ist das 
Anliegen, die Auffächerung und Vielseitigkeit des Kulturbegriffs zu verdeut-
lichen und dem dominierenden reduzierten Verständnis desselben entgegen-
zusetzen. Der „Kultur“-Begriff als Erklärungsfolie funktioniert häufig wie ein 
Machtmittel der Veranderung. Er wirkt spaltend, ausgrenzend und adressiert 
Familien auf eine paternalistische Art und Weise. Deshalb wurde dieser Be-
griff differenzierter eingeführt, um die Facetten von Kultur, ob nun pädagogi-
sche Einrichtungskultur oder Familienkultur, aufzufächern. Die Anregung ist, 
das eigene Kulturverständnis in der pädagogischen Arbeit offenzulegen, nach 
seinen Folgen zu fragen und es diskriminierungskritisch unter die Lupe zu 
nehmen. Damit wird eine respektvolle, inklusive Strategie verfolgt, um Fami-
lien würdevoll, vielseitig und stärkend zu begegnen.

Quellen

•	 Bühler-Niederberger, Doris (2011): Lebensphase Kindheit – Theoretische 
Ansätze, Akteure und Handlungsräume. Weinheim, München: Juventa.

•	 Fachstelle Kinderwelten (2018): Inklusion in der Fortbildungspraxis:  
Lernprozesse zur Vorurteilsbewussten Bildung und Erziehung begleiten. 
Ein Methodenhandbuch. Berlin: Wamiki.

•	 Hofer, Manfred (2002): Familienbeziehungen in der Entwicklung. In: Hofer, 
Manfred; Wild, Elke Klein-Ammermann; Noack, Peter (Hrsg): Lehrbuch 
Familienbeziehungen. Eltern und Kinder in der Entwicklung. 2. Auflage. 
Göttingen: Hogrefe, 4-27.

•	 Riegel, Christine; Stauber, Barbara (2018): Familien im Kontext von Migra-
tion – theoretische Überlegungen zu familialen Aushandlungsprozessen 
im Kontext gesellschaftlicher Dominanz- und Ungleichheitsverhältnisse. 
In: Riegel, Christine; Stauber, Barbara; Yildiz, Erol (Hrsg): LebensWege-
Strategien. Familiale Aushandlungsprozesse in der Migrationsgesellschaft. 
Opladen, Berlin, Toronto: Barbara Budrich, 36-51.

•	 Leiprecht, Rudolf (2004): Kultur – Was ist das eigentlich? Arbeitspapier 
IBMK Nr.7. Carl von Ossietzky Universität Oldenburg: Eigenverlag.

•	 Mecheril, Paul (2010): Migrationspädagogik. Hinführung zu einer Perspek-
tive. In: Andresen, Sabine; Hurrelmann, Klaus; Palentien, Christian; Schrö-
er, Wolfgang: Bachelor/Master Migrationspädagogik. Weinheim, Basel: 
Beltz, 7-23.



99

K a p i t e l  3 :  Ve r m i s s t  a m  Z u cke r f e s t  –  F a m i l i e n k u l t u r e n

A R B E I T S B L A T T

Übungen to Go! 
Selbstfokus – Back to the roots!

In dieser Übung geht es um die Anerkennung von sich selbst im vermeintlich 
„Anderen“. Sie dient als Anregung zu Selbstreflexion und zur Hinterfragung 
eigener Bilder zum Begriff Kultur sowie Verwendungsweisen desselben.

Familien im Kontext der Zusammenarbeit mit geflüchteten Familien werden 
häufig als „rückschrittlich“ und „noch-nicht-so-weit“ beschrieben. Darüber 
kann sehr vieles „erklärt“ werden, ohne Prüfung, ob dem so ist. Das „Eigene“ 
wird dabei zum Bewertungsmaßstab gemacht, zum Beispiel das normative 
Verständnis von Familie, das selten explizit gemacht, das aber in Formulie-
rungen wir hier, unsere, wir oder so-sein deutlich wird. Diese Formulierungen 
folgen einem Bewertungsraster mit informellen Unterscheidungen wie zum 
Beispiel integriert – nicht integriert; gebildet – ungebildet; modern – konser-
vativ; Großfamilie – Einzelkind; soziale Netzwerke – isoliert; kooperativ – un-
erreichbar etc. Dabei sagen diese Bewertungen mehr über die pädagogischen 
Fachkräfte aus als über die Familien. Jeder Zuschreibung und Annahme folgt 
jedoch eine Handlungspraxis, meistens unbewusst. Wichtig ist die Frage, wie 
über bestehende Rankings Ressourcen verteilt werden und welche Menschen 
dadurch ausgeschlossen werden.

Übung to Go 1: Kulturverständnis in der Praxis

Zielgruppe: pädagogische Fachkräfte
Anzahl/Größe: Plenum oder in Gruppen von 2-5 Menschen
Dauer: circa 30 Minuten (je nach Auswahl der Reflexionsfragen)
Material und Vorbereitung: ausgedruckte Reflexionsfragen
Ziele: kritische Reflexion des Kulturbegriffs
Inhalte: Spurensuche nach Verwendungsweisen des Kulturbegriffs im Team

„‚Kulturelle Differenz‘ ist kein bestehender selbstverständlicher Unterschied, 
sondern vielmehr eine Praxis des Unterscheidens“ (Mecheril 2010: 19). 
Beobachten Sie in Ihrer Praxis, wie und in welchen Situationen „Kultur“ rele-
vant, erwähnt oder als Erklärungsfolie benutzt wird. Reflektieren Sie:

	p Was kommt Ihnen bei dem Begriff Kultur in den Sinn?
	p Falls Ihnen etwas mit Menschen in den Sinn kommt, auf welche Men-

schen(gruppen) bezieht sich der Begriff? Schließt er Sie selbst mit ein?
	p Warum verwenden Sie gerade in dieser Situation „Kultur“?
	p Was möchten Sie mit dem Kulturbegriff ausdrücken?
	p Auf welches Kulturverständnis greifen Sie zurück?
	p Welche Unterscheidungen nehmen Sie vor, wenn Sie von Kultur sprechen?



100

K a p i t e l  3 :  Ve r m i s s t  a m  Z u cke r f e s t  –  F a m i l i e n k u l t u r e n

A R B E I T S B L A T T

	p Was hat das mit Ihrem eigenen Repertoire von Werten, Normen und Ge-
pflogenheiten zu tun?
	p Machen Sie mit der Bezeichnung oder Zuschreibung kulturalisierende 

Unterschiede auf? Falls ja, welche sind das?
	p Wie sinnvoll sind Praxen des Unterscheidens in der pädagogischen Ar-

beit?

Tragen Sie Ihre Beobachtungen und Gedanken im Plenum zusammen. Anlie-
gen ist die Hinterfragung und das Auffächern der Vielseitigkeit des Kulturbe-
griffs und wie dieser in der pädagogischen Praxis In- und Exklusionsprozesse 
maßgeblich mitprägt.

Übung to Go 2: Von dir zu mir

Zielgruppe: pädagogische Fachkräfte
Anzahl/Größe: Plenum oder in Gruppen von 2-5 Menschen
Dauer: circa 60 Minuten
Material und Vorbereitung: ausgedruckte Reflexionsfragen
Ziele: Selbstreflexion anregen und Dominanzkultur an einem Fallbeispiel 
hinterfragen
Inhalte: Auseinandersetzung mit einer Konfliktsituation zwischen mir als 
pädagogischer Fachkraft und einer Familie

Falls Sie als Fachkraft in Ihrem Umgang mit Familien eine Verhaltensweise be-
obachten oder eine Situation erinnern, die Ihnen innerlich aufstößt, schreiben 
Sie diese auf. Versuchen Sie zu beschreiben, wie eine dritte Person von außen 
die Verhaltensweise ohne Vorkenntnisse ihrer Geschichte wahrnehmen könnte.  
Diskutieren Sie diese Beobachtung im Team, um sie besser zu verstehen:

	p Worum geht es in der Situation?
	p In welchem Kontext könnte eine Person so handeln?
	p Was könnte davor und danach passiert sein?
	p Wie fühlt sich die betroffene Person womöglich?

Machen Sie sich klar, dass Sie es nicht wirklich wissen, sondern nur verstehen 
wollen. Halten Sie Ihre Ergebnisse und Hypothesen fest. Lenken Sie dann den 
Fokus auf sich selbst:

	p Wann haben Sie eine ähnliche Situation (in Bezug zu Ihrem selbstgewähl-
ten Beispiel) als betroffene Person erlebt? Wie war das für Sie?
	p Wie würden Sie sich fühlen in der Rolle der Person Ihres Beispiels?
	p Welche Normalitätsvorstellungen haben Sie, denen die Person nicht ent-

sprochen hat?
	p Welche Zusammenhänge zu gesellschaftlichen Normvorstellungen lassen 

sich vorfinden?



101

K a p i t e l  3 :  Ve r m i s s t  a m  Z u cke r f e s t  –  F a m i l i e n k u l t u r e n

A R B E I T S B L A T T

Falls Ihre Beziehung zu der Person sehr belastet ist und Sie viele Dinge an ihr 
stören:

	p Was könnte diese Person in der festgehaltenen Situation an Ihnen stören? 
Aber auch darüber hinaus?
	p Welche persönlichen und/oder beruflichen Wertvorstellungen prallen in 

der Situation zwischen der involvierten Person und Ihnen aufeinander?
	p Welche Handlungsimpulse löst das in Ihnen aus? Inwiefern können diese 

zu Kontaktabbruch, Machterhalt und Vereinseitigung beitragen?

Es geht nicht primär darum, eine praktische Lösung zu finden, sondern sich 
mit sich selbst auseinanderzusetzen. Falls die eigene Überzeugung dezen-
triert werden kann, eröffnet und weitet sich der Blick auf alternative Hand-
lungsmöglichkeiten, wodurch gegebenenfalls die eigene Dominanzposition 
deutlicher wird. Im Weiteren kann auch nach Handlungsalternativen gefragt 
und die institutionelle Dominanzkultur kann abgebaut werden.



102

K a p i t e l  3 :  Ve r m i s s t  a m  Z u cke r f e s t  –  F a m i l i e n k u l t u r e n

3.2 Feste diskriminierungskritisch und vorurteils-
bewusst feiern

Berit Wolter

(Dieser Text beruht in Teilen auf: Wolter, Berit (2017): KiDs aktuell Let‘s party – 
Umgang mit religiösen Festen. Anregungen für eine diskriminierungssensible 
Praxis. KiDs – Kinder vor Diskriminierung schützen, Fachstelle Kinderwelten  
(Hrsg.): https://kids.kinderwelten.net/de/50%20Publikationen/kids-2017-01_ 
feste-feiern.pdf?download [Letzter Aufruf 05.10.2022].)

Ahmed, Waris und Kardo bewegen sich in der Geschichte „Vermisst am Zu-
ckerfest“ durch die Feier im Gruppenraum. Aufregend sind die Massen an 
Süßigkeiten, das Verschwinden des kleinen Bruders und die Aufführung des 
Theaterstücks. Dass das Zuckerfest als Abschluss der Fastenzeit Ramadan 
gemeinsam gefeiert wird, ist hingegen selbstverständlich – kein Wunder, ist 
es als eines der wichtigsten muslimischen Feste schließlich fester Bestand-
teil der Familienkultur vieler Familien im Heim.
 
Mit derselben Selbstverständlichkeit wie das Zuckerfest in der Geschichte 
werden in den meisten Kitas, Schulen, Jugend- und Freizeiteinrichtungen in 
Deutschland christliche Feste wie Weihnachten oder Ostern eingeplant. Teil-
weise auch ganz unabhängig davon, was die Familien der Kinder glauben und 
feiern und welchen unterschiedlichen Religionen beziehungsweise weiteren 
Communities sie sich zugehörig fühlen. Für manche Familien steht dabei die 
religiöse oder politische Komponente im Vordergrund, für andere das Zusam-
menkommen, das Essen, die unbeschwerte Zeit. Der gleiche Anlass kann ganz 
unterschiedlich begangen werden – das gilt für das Zuckerfest wie für das 
Laubhüttenfest, Weihnachten, Newroz und den feministischen Kampftag. Und 
es ist kein Entweder-oder: In vielen Familien werden Feste unterschiedlicher 
religiöser Hintergründe gefeiert. Gemeinsam ist diesen Anlässen, dass es eine 
identitätsstiftende Bedeutung hat, wenn diese Tage ritualisiert und gemein-
sam erlebt werden. Warum sind also häufig nur christliche Feste Bestandteil 
der Jahresplanung und andere Feste nicht?

 

j Methode für  
die Praxis

https://kids.kinderwelten.net/de/50%20Publikationen/kids-2017-01_feste-feiern.pdf?download


103

K a p i t e l  3 :  Ve r m i s s t  a m  Z u cke r f e s t  –  F a m i l i e n k u l t u r e n

Warum (nicht) nur christliche Feste feiern?  
Dominanzkultur und Diskriminierungsverhältnisse

In Fortbildungen zum Thema führen pädagogische Fachkräfte hierzu ver-
schiedene Gründe an: Bei manchen sind es Erinnerungen an die eigene Kind-
heit. Manche sind selbst gläubige Christ*innen und legen Wert auf die religiöse 
Tradition. Manche setzen Religion und Nation gleich und sehen Weihnachten 
und Ostern als „deutsches Kulturgut“. Andere wiederum betrachten es als Teil 
ihres Bildungsauftrags, zu den Festen zu informieren und sie für die Kinder 
erfahrbar zu machen.

Pädagogische Einrichtungen sind jedoch keine Räume zur Gestaltung nach 
privaten Vorlieben der Pädagog*innen. Nicht-konfessionelle Einrichtungen 
sind säkulare Bildungsorte für alle Kinder. Und auch in konfessionellen Ein-
richtungen stellt sich die Frage, wie sie Glauben und Rituale von Kindern ab-
bilden, aufgreifen und wertschätzen, die nicht die Konfession der Einrichtung 
teilen. Wird hingegen Wissensvermittlung über die Feste als Teil des Bil-
dungsauftrags gesehen, muss gefragt werden, warum dieser nur Feste aus 
dem Christ*innentum umfasst. 

	p Warum ist Wissen über das Christ*innentum wichtiger als das über  
andere Religionen und Überzeugungen? 
	p Wer hat das entschieden? 
	p Finden sich alle Familien darin wieder? 

 
In einer Gesellschaft, in der christlicher Glaube und zunehmend auch christ-
lich geprägte Konfessionslosigkeit die dominante Norm ist, kann es passieren, 
dass ein Team, das sich vor allem aus christlichen und/oder konfessionslosen 
Pädagog*innen zusammensetzt, nicht bemerkt, wie es durch die eigene Praxis 
gesellschaftliche Machtverhältnisse aufnimmt und somit bestärkt. Christliche 
Dominanzkultur, antimuslimischer Rassismus und Antisemitismus sind aktu-
elle Lebensrealitäten und Gewalterfahrungen in Deutschland. Diesen Zusam-
menhang problematisiert beispielsweise Debora Antmann in folgendem Zitat:
 
„Wenn marginalisierte Positionen, die nicht christlich sozialisiert sind, um die 
Weihnachtszeit herum darauf hinweisen, wie belastend genau diese Zeit ist, 
weil man mit christlicher Normativität quasi erschlagen und emotional unter 
Druck gesetzt wird, werden wc [weiße, christlich sozialisierte]-Deutsche ra-
send. Erzählt eine Jüdin, wie belastend Nikolaus als Kind für sie war, weil im 
Gegensatz zu Weihnachten zu diesem Zeitpunkt noch alle Kids in der Schule 
sind und nix abgefangen wird: WUT. Wird darauf hingewiesen, vielleicht lieber 
„fröhliche Feiertage“ statt „fröhliche Weihnachten“ zu wünschen: WUT. Weist 
man auf die Überemotionalisierung von Weihnachten hin: WUT. Das Problem, 
abgesehen davon, dass hier die Dominanzkultur ordentlich kickt, ist vor allem, 
dass wir in eine Schiene geraten, der sich auch die Rechte bedient: die Vertei-
digung ‚der abendländischen Kultur‘.“ (Antmann 2020)



104

K a p i t e l  3 :  Ve r m i s s t  a m  Z u cke r f e s t  –  F a m i l i e n k u l t u r e n

Definition

Christliche Dominanzkultur meint die gesellschaftliche Ordnung, in der 
zwischen religiösen Zugehörigkeiten, Werten und Praxen eine Hierar-
chie besteht, die das Christ*innentum bevorteilt. (Vgl. Rommelspacher 
2017) Einige Beispiele: Kirchliche Träger genießen eine rechtliche Son-
derstellung und betreiben zwei Drittel der wohlfahrtsstaatlichen Ein-
richtungen wie Kindergärten, Altenheime und Krankenhäuser. Schuli-
scher Geschichtsunterricht zentriert christlich-westlich-europäische 
Perspektiven. Todesangaben werden durch das christliche Kreuz 
symbolisiert. Staatliche Feiertage und Ferien sind entlang christlicher 
Festtage gesetzt. Viele Redewendungen haben einen christlichen Be-
zug („Wer‘s glaubt, wird selig“, „Gott sei Dank“). 

Definition

Antimuslimischer Rassismus: Die rassistische Diskriminierung von 
muslimischen Menschen oder Menschen, denen zugeschrieben wird, 
muslimisch zu sein. Einige Beispiele: In einer Vergleichsstudie erhal-
ten Kinder mit dem Namen Murat schlechtere Noten als Kinder mit dem 
Namen Max – bei gleicher Leistung. (Bonefeld & Dickhäuser 2018) An-
timuslimische Gewalttaten wie Angriffe auf Kopftuch tragende Frauen, 
Nazi-Schmierereien an muslimischen Institutionen, antimuslimische 
Beschimpfungen im Internet nehmen zu. Als muslimisch eingeordnete 
Männer erfahren rassistische Polizeigewalt. Es gibt Proteste gegen den 
Bau neuer Moscheen. (Mediendienst Integration 2021) In der Leipziger 
Autoritarismus-Studie 2020 stimmten 46,8% der Befragten folgender 
Aussage zu: „Durch die vielen Muslim[*innen] hier fühle ich mich manch-
mal wie ein[*e] Fremde[*]r im eigenen Land.“ (Decker & Brähler 2020) 



105

K a p i t e l  3 :  Ve r m i s s t  a m  Z u cke r f e s t  –  F a m i l i e n k u l t u r e n

Definition

Antisemitismus bezeichnet die Diskriminierung und Feindschaft ge-
genüber Juden_Jüdinnen2 und damit verbundene Einstellungen und 
Verhaltensweisen. Einige Beispiele: In Deutschland werden alle zwei 
bis drei Wochen jüdische Friedhöfe geschändet und pro Tag circa vier 
antisemitische Straftaten registriert. Juden_Jüdinnen berichten, dass 
ihnen Gespräche über den Holocaust aufgezwungen werden, sie sich 
für die Politik Israels rechtfertigen sollen und sie irritierte Blicke be-
kommen, wenn sie erzählen, jüdisch zu sein. „Jude“ ist auf Schulhöfen 
als Schimpfwort geläufig. Als jüdisch eingeordnete Menschen erfahren 
im öffentlichen Raum antisemitische Übergriffe und keine Unterstüt-
zung Umstehender. Bilder von Juden_Jüdinnen als mächtig, verschla-
gen und geldgierig finden sich in Verschwörungserzählungen, in Witzen 
und Kommentaren. (Beispiele aus: Amadeo Antonio Stiftung 2020) 

Zudem es gibt auch Kinder, für die Feste und Jahrestage wichtig sind, die 
keinen religiösen Bezug haben – in deren Umfeld beispielsweise jährlich der 
Christopher Street Day, der feministische Kampftag, der Black History Month, 
der Trans* Day of Visibility oder der Aktionstag für Menschen mit Behinderung 
begangen werden. Diese Beispiele sind politische Kampftage, an denen be-
nachteiligte gesellschaftliche Gruppen ihre Zugehörigkeiten feiern und ihre 
Rechte einfordern.

Für diese Tage und für alle Feste und ritualisierten Anlässe gilt: Wenn es in 
der Familie der Kinder von Bedeutung ist, sie zu feiern, und sie gemeinsam 
begangen werden, sind sie für die Kinder wichtig.

Feste, Zugehörigkeit und Bildungsgerechtigkeit

Welche Botschaften ziehen Kinder daraus, wenn in einer Einrichtung manche 
Feste gefeiert und andere nicht begangen werden? Wenn über christliche Fes-
te gesprochen wird, die Räume umdekoriert, besondere Angebote geschaffen 
werden, es spezielles Essen gibt – und zu anderen Festen nichts davon pas-
siert? Es könnte den Kindern vermitteln, dass manche (religiöse) Zugehörig-
keiten wichtiger sind als andere und manche Familien mehr dazugehören als 
andere. Für alle Kinder ist es wichtig, in den pädagogischen Einrichtungen, 
die sie besuchen, bedeutsame Aspekte ihrer Familienkultur wiederzufinden. 
Das ermöglicht es ihnen, sich mit allen Aspekten ihrer Identität zugehörig 
und wohlzufühlen. Das vermeintlich unproblematische Feiern von Weihnach-

2	 Zu dieser Schreibweise siehe  
https://latkesberlin.wordpress.com/2020/10/24/juden-gendern/ [Letzter Aufruf 05.10.2022].

https://latkesberlin.wordpress.com/2020/10/24/juden


106

K a p i t e l  3 :  Ve r m i s s t  a m  Z u cke r f e s t  –  F a m i l i e n k u l t u r e n

ten spiegelt eine dominanzkulturelle Orientierung wider, welche es manchen 
Kindern erschwert, sich als selbstverständlichen Teil der Einrichtung wahr-
zunehmen und ein auch in religiösen Aspekten uneingeschränktes Zugehö-
rigkeitsgefühl zu entwickeln. Wer sich nicht wohl und sicher fühlt, kann sich 
schwerer auf Neues einlassen. Insofern besteht ein Zusammenhang zu The-
men von Bildungs- und Chancengerechtigkeit.

Bezogen auf Kinder aus muslimischen Familien schreibt Rauf Ceylan: „Reli-
giöse Feste, Zeremonien, Gotteshäuser usw., welche einen integrierten Be-
standteil des Alltags muslimischer Kinder darstellen, werden von den Er-
zieherinnen kaum in den Gruppen thematisiert. Welche Signalwirkung diese 
Ignoranz auf die muslimischen Kinder hat, liegt auf der Hand: Deine Religion 
und somit ein wesentlicher Teil deiner Identität hat hier nichts zu suchen.“ 
(Ceylan 2011)

Diese „Signalwirkung“ des Umgangs mit den Festen der Familien verweist 
darauf, wie auch mit den damit verbundenen Zugehörigkeiten umgegangen 
wird – gesellschaftlich, wie auch in pädagogischen Einrichtungen. Es reicht 
nicht aus, sich auf Feste zu konzentrieren und tiefergehende Fragen von re-
ligionsbezogener Diskriminierung unberücksichtigt zu lassen. Beides hängt, 
wie auch Melina Borčak beschreibt, zusammen:

„Jahrelang schicken mir Leute, die wissen, dass ich Muslima bin, Wünsche zu 
Weihnachten und Ostern. Zu Bajram nichts. Wenn ich christliche Kolleg[*inn]en  
zu Weihnachten ignorieren und dann „Ramazan šerif mubarek olsun!“ schrei-
ben würde, würde ich bestenfalls als Freak gelten und schlimmstenfalls als 
Terroristin […] Aber als Muslima, die vor Genozid flüchten musste und mit 
viel größeren Angriffen kämpft, ist die Feiertagsdebatte für mich Luxus. 
Wenn Deutschland dermaßen einfache Basics nicht hinkriegt, fühle ich keine 
Diskriminierung, sondern Fremdscham. Und während Christ[*inn]en so sehr 
an ihre gesellschaftliche Machtposition gewöhnt sind, dass sogar notwendi-
ge Coronamaßnahmen von der größten Zeitung des Landes als „Psycho-Krieg 
gegen Weihnachtseinkäufe“ empfunden werden, werden die jährlich über 
1.000 Angriffe gegen Muslim[*innen] größtenteils nicht mal in Lokalzeitun-
gen vorkommen.“ 
(Borčak 2020)

Vorurteilsbewusst = diskriminierungskritisch und  
vielfaltsbewusst

Nichtsdestotrotz kann in der Arbeit mit Kindern und ihren Familien eben diese 
Signalwirkung genutzt werden, um am Beispiel des Umgangs mit Festen zu 
zeigen: Ein respektvoller und diskriminierungskritischer Umgang mit Vielfalt 
ist uns in unserer Einrichtung wichtig.



107

K a p i t e l  3 :  Ve r m i s s t  a m  Z u cke r f e s t  –  F a m i l i e n k u l t u r e n

Und auch in Einrichtungen, in denen es wenig religiöse Vielfalt innerhalb der 
Kindergruppe gibt, lohnt sich die Auseinandersetzung mit verschiedenen Fes-
ten und den mit ihnen zusammenhängenden Zugehörigkeiten und Lebensre-
alitäten. Denn alle Kinder werden im Laufe ihres Lebens Menschen verschie-
dener Religionen und Glaubensüberzeugungen begegnen und es ist gut, wenn 
sie dies mit einem differenzierten Wissen tun und wenn sie Menschen und 
diversen Glaubensüberzeugungen, Werten und Traditionen mit Wertschätzung 
begegnen können.

Ein vorurteilsbewusster Umgang bedeutet, sowohl vielfaltsbewusst als auch 
diskriminierungskritisch an das Thema heranzugehen. Hierbei kann beispiels-
weise nach der Systematik der Vorurteilsbewussten Bildung und Erziehung© 
vorgegangen werden, einem inklusiven Praxiskonzept für die Frühpädagogik 
(vgl. ISTA/Fachstelle Kinderwelten 2016).

Reflexionsfragen

	p Vielfaltsbewusst: Welche religiösen und weiteren Feste und beson-
deren Tage gibt es? Welche sind in den Familien, im Team, im Sozi-
alraum bedeutsam? Was wissen wir darüber und welches Wissen 
fehlt uns noch?
	p Diskriminierungskritisch: Welche dieser Feste erfahren gesell-

schaftlich viel oder wenig Aufmerksamkeit? Wie ist die Zugehö-
rigkeit verbunden mit bestimmten Diskriminierungsrisiken? Wie 
können wir dies mit den Kindern thematisieren und aktiv werden? 
Welche Gefahren stereotyper Zuschreibungen bestehen (beispiels-
weise von Familiensprache auf Religion zu schließen)? Was müssen 
wir beachten, falls wir uns entscheiden, das jeweilige Fest auch in 
unserer Einrichtung zu begehen? 

Zum letzten Punkt hier ein Beispiel aus jüdischer Perspektive: „Ebenfalls 
problematisch schiene mir, wenn ein[*]e Kita-Lehrer[*]in sich über die ver-
schiedenen Eigenheiten und Feste einer anderen Religion aus Büchern und 
Lehrmitteln informiert, doch der Bezug zu diesen Darstellungen dem Kind 
[…] fehlt. Über Sabbatgesetze zu sprechen und damit ein jüdisches Kind zu 
irritieren, das davon noch nie gehört, geschweige denn diese zuhause je ein-
gehalten hat, während es in der Kita damit identifiziert wird, wäre kontrapro-
duktiv.“ 
(Bodenheimer 2011)



108

K a p i t e l  3 :  Ve r m i s s t  a m  Z u cke r f e s t  –  F a m i l i e n k u l t u r e n

Achtung!

Die Gefahr, eine Person auf einen Aspekt ihrer Identität – hier das Jü-
dischsein – zu reduzieren und an diesem die vermeintliche „Andersar-
tigkeit“ in Abgrenzung zur dominanten Norm zu betonen, wird auch mit 
dem Begriff „Exotisierungsfalle“ bezeichnet. Wichtig ist es, die konkrete 
Familienkultur des Kinds kennenzulernen, statt es pauschalisierend als 
Repräsentant*in zu instrumentalisieren. 

Selbstverständlichkeit statt Exotisierung

Was in der Geschichte „Vermisst am Zuckerfest“ also nicht der Rede wert 
zu sein scheint, ist in vielen Einrichtungen in Deutschland leider noch nicht 
Selbstverständlichkeit. Es gibt jedoch viele gute Gründe, dazu beizutragen, 
dass alle Kinder und alle Familien sich mit ihren Festen bei Ihnen wiederfin-
den können – und einiges dabei zu beachten. Konkrete Anregungen zur Refle-
xion und Praxisveränderung finden Sie im folgenden Arbeitsblatt.



109

K a p i t e l  3 :  Ve r m i s s t  a m  Z u cke r f e s t  –  F a m i l i e n k u l t u r e n

A R B E I T S B L A T T

Let‘s get this party started!  
Praxisanregung zur Weiterentwicklung

 
Zielgruppe: Team, pädagogische Fachkraft, Multiplikator*innen
Anzahl/Größe: Einzelarbeit oder Kleingruppe von circa 2-5
Dauer: circa 2 Stunden
Material und Vorbereitung: RAA Kalender (siehe Infokasten), Moderationsma-
terial
Ziele: Feiern von Festen in Einrichtungen genauer betrachten und hinter- 
fragen
Inhalte: sich mit den in der eigenen pädagogischen Praxis gefeierten Festen 
auseinandersetzen (Selbstreflexion) und nächste Schritte in der Annäherung 
an Feste von Kindern und deren Familienkulturen planen

Schritt 1: Beginnen Sie bei sich selbst

	p Welche Feste haben Sie in Ihrer Kindheit gerne gefeiert und warum? Wel-
che Feste feiern Sie aktuell bei sich zuhause?
	p Welche dieser Feste sind im öffentlichen Raum präsent und welche finden 

Sie in Ihrer Einrichtung wieder?
	p Stellen Sie sich vor, Sie sind Kind und feiern jedes Jahr das Zuckerfest 

in ihrer Einrichtung, zuhause kennen Sie nur christliche Feste wie Weih-
nachten, über die niemand in der Einrichtung spricht. Wie würde es Ihnen 
gehen?

Schritt 2: Tauschen Sie sich im Team aus

	p Welche Gedanken und Gefühle aus Ihrer Selbstreflexion möchten Sie  
teilen?
	p Welche Feste und andere Anlässe feiern Sie bisher in der Einrichtung auf 

welche Weise?
	p Welche Werte und Prinzipien sind Ihnen als Team beim Feiern von Festen 

wichtig?
	p Welche Feste sind für alle Kinder gleichermaßen bedeutsam, welche nur 

für manche? Welche sind für alle Kolleg*innen wichtig, welche nur für 
manche?
	p  Wie gehen Sie mit Festen um, die bei Familien zuhause, aber nicht bei 

Ihnen in der Einrichtung gefeiert werden? Gratulieren Sie? Sind sie sicht-
bar?
	p In welcher Weise erhalten Kinder Informationen über Feste, die nicht 

gefeiert werden?



110

K a p i t e l  3 :  Ve r m i s s t  a m  Z u cke r f e s t  –  F a m i l i e n k u l t u r e n

A R B E I T S B L A T T

Schritt 3: Klären Sie für sich Ihre Absichten für die Praxisveränderung

	p Was fehlt Ihnen? Was möchten Sie beibehalten?
	p Warum möchten Sie etwas verändern?
	p Was ist Ihr gemeinsames Ziel?

Schritt 4: Wählen Sie eine Variante im Team: möglichst viele oder gar  
keine Feste der Familien feiern

Im Weiteren werden zwei Varianten vorgestellt, die auf die vorurteilsbewuss-
te Gestaltung des Feierns von Festen in der eigenen Einrichtung eingehen. 
Ziel ist es, sich bewusst zu entscheiden, welche Feste Sie auf welche Weise 
einbeziehen und darum, möglichst viele Feste der Familien wertschätzend 
anzuerkennen. Feste ohne Gemeinschaft funktionieren nicht, nutzen Sie Ihre 
bestehende Festefeierkultur für neue Impulse, Varianten und den Austausch 
mit Kindern, Kolleg*innen und Familien.
 

Möglichst viele Feste der Familien feiern

Mit einer Übersicht zu kulturellen, religiösen und politischen Feier-, Gedenk- 
und Ehrentagen ist „Unser Kalender“ der Regionalen Arbeitsstellen für Bil-
dung, Integration und Demokratie e. V. (RAA Berlin) ein Versuch, über das 
Kita-/Schuljahr hinweg an die Vielfalt verschiedener Feiertage zu erinnern. 
Dieser Kalender kann als Grundlage genutzt werden, um zu entscheiden, wel-
che Feste in Zukunft in welcher Form Eingang in die pädagogische Praxis fin-
den sollen, und kann auch zum Anlass genommen werden, über die Bedeutung 
verschiedener Feste ins Gespräch zu kommen – ob mit Kindern, Familien oder 
im Team.

Hinweis zum Weiterlesen

•	 UNSER KALENDER – RAA Berlin als PDF hier herunterzuladen:  
http://raa-berlin.de/materialen/ [Letzter Aufruf 05.10.2022].

Wenn Sie sich entscheiden, Ihrer Jahresplanung weitere Feste hinzuzufügen, 
besprechen Sie folgende Fragen:

	p Gibt es Kolleg*innen, die diese Feste feiern und/oder Familien in Ihrer 
Einrichtung, in denen diese Feste gefeiert werden? Beziehen Sie sie oder 
externe Expert*innen in die Gestaltung ein.
	p Sind Sie informiert über die Hintergründe und über die verschiedenen 

Weisen, auf die das Fest in der jeweiligen Glaubensgruppe begangen 
wird? Achten Sie auf eine differenzierte Vermittlung. Auch wenn bei-
spielsweise eine Familie bereit ist, die in ihrer Familienkultur verbreitete 

http://raa-berlin.de/materialen


111

K a p i t e l  3 :  Ve r m i s s t  a m  Z u cke r f e s t  –  F a m i l i e n k u l t u r e n

A R B E I T S B L A T T

Weise vorzustellen, erzählen Sie von der Vielfalt innerhalb der (Reli-
gions-)Gemeinschaft.
	p Möchten Sie ein Fest feiern, zu dem kein*e Mitarbeiter*in und keine Fami-

lie einen persönlichen Bezug hat? Dies birgt die Gefahr, es auf stereotype 
Weise zu tun. Wenn die Kinder das Fest nicht mit realen Menschen und 
eigenen Erfahrungen verknüpfen können, kann es passieren, dass Sie auf 
die „Fremdheit“ des Geschehens fokussieren und weniger sachgerechtes  
Wissen darüber vermitteln. Vielleicht ist es möglich, Kontakt zu einer Reli- 
gionsgemeinschaft in der Umgebung herzustellen?

Es geht nicht darum, alle existierenden Feste zu feiern. Sie können auch auf 
andere Weise sichtbar machen, dass Ihnen die Wichtigkeit der Feste für die 
Lebenswelt der Kinder bewusst ist:

	p Egal ob zur Adventszeit, Ramadan oder anderen Anlässen, ein sogenann-
ter Countdown-Kalender ist beispielsweise eine gute Möglichkeit, ein 
nahendes Fest sichtbar zu machen und das Warten zu verkürzen.
	p Eine weitere Anregung ist zum Beispiel ein Ramadan-Mondkalender: Der 

Mondkalender zeigt die Veränderungen des Mondes im Ramadan-Monat 
an.
	p Hängen Sie zu bestimmten Anlässen (CSD, Black History Month, Chanuk-

ka, verschiedene Neujahrsfeste …) beispielsweise ein Poster im Eingangs-
bereich auf. Informieren Sie sich und die Kinder über diese Anlässe.

 

Keine Feste der Familien feiern, sondern eigene und  
bestehende Feste (um)gestalten.

Ein Sommerfest gibt es in fast jeder Bildungseinrichtung. Warum nicht statt 
Weihnachten ein Winterfest, statt Sankt Martin den herbstlichen Laternenum-
zug und statt Ostern ein Frühlingsfest? Zu den Festen der Familien, in denen 
sie gefeiert werden, kann natürlich dennoch gratuliert werden. Aber das Kita-/
Schuljahr muss sich nicht entlang von ihnen strukturieren. Gemeinsam mit 
den Kindern Basteltage zu gestalten, gelingt auch ohne christlichen Bezug.

Die Winterzeit beispielsweise kann dennoch behaglich begangen werden. Es 
gibt verschiedene Feiertage, die zur Jahreszeit mit weniger Tageslicht die 
Symbolik von „Licht“ nutzen, wie Hanukkah, Weihnachten, Kwanzaa, das Lu-
ciafest, Diwali und die Wintersonnenwende. In einer Grundschule wurde den 
Dezember über das Thema „Licht“ besinnlich begangen, ohne dass mit einem 
Adventskranz ein christlicher Zugang im Mittelpunkt stand. Jedes Kind gestal-
tete eine eigene Kerze und am Ende jeden Tages wurden die Kerzen angezün-
det und Lieder, die in Verbindung mit den unterschiedlichen bevorstehenden 
Festtagen standen, gesungen. Dadurch entsteht eine transreligiöse Gemein-
schaft, die statt Trennungen zwischen Religionen Gemeinsamkeiten und ver-
bindende Elemente in den Vordergrund stellt.



112

K a p i t e l  3 :  Ve r m i s s t  a m  Z u cke r f e s t  –  F a m i l i e n k u l t u r e n

A R B E I T S B L A T T

Achten Sie in jedem Fall darauf, konkrete Verabredungen zu treffen! Wer 
macht was wann? Was braucht es dafür (an Informationen, Material, Zeitkapa-
zitäten …)? Vereinbaren Sie lieber realistische, kleine Schritte, als sich zu viel 
vorzunehmen.

Schritt 5: Werten Sie aus und entwickeln Sie weiter

Nehmen Sie sich im Rahmen Ihrer veränderten Jahresplanung einen Moment 
Zeit für die Rückschau:

	p Wie ging es Ihnen mit der Gestaltung der Feste im zurückliegenden Jahr? 
Was gelang sehr gut und wo gibt es Verbesserungsvorschläge?
	p Welchen Eindruck hatten Sie von den Kindern? Wie wurden die Feste von 

Familien und Kindern aufgenommen?
	p Fragen Sie insbesondere bei den Familien und Kolleg*innen nach, deren 

Familienfeste Sie möglicherweise neu oder verändert in Ihrer pädagogi-
schen Praxis aufgenommen haben. Haben sie Veränderungswünsche?

Bringen Sie bei jeder neuen Familie und jeder neuen pädagogischen Fachkraft 
in Erfahrung, welche Feste für sie bedeutsam sind. Indem dies fester Bestand-
teil der Aufnahme-/Einarbeitungsgespräche wird, können Sie diesen Aspekt 
einer vorurteilsbewussten Praxis systematisch verankern.
 



113

K a p i t e l  3 :  Ve r m i s s t  a m  Z u cke r f e s t  –  F a m i l i e n k u l t u r e n

A R B E I T S B L A T T

Hinweise zum Weiterlesen

Zum Thema Antisemitismus und antimuslimischer Rassismus:
•	 Podcast: be aware – Antimuslimischer Rassismus (25 Minuten).  

https://politische-jugendbildung.blog/schwerpunkt-2019/2020-fur- 
soziale-gerechtigkeit-gegen-ausgrenzung-und-rassismus/podcast-be- 
aware-03-antimuslimischer-rassismus [Letzter Aufruf 05.10.2022].

•	 Video: Auf Klo – So fühle ich mich als Jüdin in Deutschland.  
https://www.youtube.com/watch?v=mHBOf-P2wbo  
[Letzter Aufruf 05.10.2022].

•	 Kompetenzzentrum für Prävention und Empowerment der Zentralen 
Wohlfahrtsstelle der Juden in Deutschland.  
https://zwst-kompetenzzentrum.de/ [Letzter Aufruf 05.10.2022].

•	 Checkliste: Christliche Privilegien. https://awarenetz.ch/ 
wp-content/uploads/2020/05/Christliche-Privilegien.pdf  
[Letzter Aufruf 05.10.2022].

 
Zum Thema Religion und Feste-Feiern in Kita und Grundschule:
•	 Kinderbuch: Schädlich, Susan; von Knorre, Alexander (2017): Woran 

Menschen glauben – Religionen, Weltanschauungen, Hintergründe. 
Hamburg: Carlsen.

•	 Kinderbuch: Keller, Aylin (Hrsg.); Gürz Abay, Arzu; Demirtas, Sibel 
(2016): Leyla und Linda feiern Ramadan. Hannover: Talisa Verlag.

•	 Kinderbuch: Erne, Andrea (2019): Wieso? Weshalb? Warum? Wir 
entdecken Feste und Bräuche. Ravensburg: Ravensburger Verlag 
GmbH.

•	 Ratgeber: Bisson, Julie (2017): Celebrate! An Anti-Bias Guide to 
Including Holidays in Early Childhood Programs. St. Paul MN, USA: 
Redleaf Press. 

 

https://politische-jugendbildung.blog/schwerpunkt-2019/2020-fur-soziale-gerechtigkeit-gegen-ausgrenzung-und-rassismus/podcast-be-aware-03-antimuslimischer-rassismus
https://politische-jugendbildung.blog/schwerpunkt-2019/2020-fur-soziale-gerechtigkeit-gegen-ausgrenzung-und-rassismus/podcast-be-aware-03-antimuslimischer-rassismus
https://politische-jugendbildung.blog/schwerpunkt-2019/2020-fur-soziale-gerechtigkeit-gegen-ausgrenzung-und-rassismus/podcast-be-aware-03-antimuslimischer-rassismus
https://www.youtube.com/watch?v=mHBOf-P2wbo
https://zwst-kompetenzzentrum.de
https://awarenetz.ch/wp-content/uploads/2020/05/Christliche-Privilegien.pdf 
https://awarenetz.ch/wp-content/uploads/2020/05/Christliche-Privilegien.pdf 


114

K a p i t e l  3 :  Ve r m i s s t  a m  Z u cke r f e s t  –  F a m i l i e n k u l t u r e n

Quellen

•	 Antmann, Debora (2020): Weihnachten ist ein Emo-Zirkus. In: Missy Maga-
zin 1/2020. https://missy-magazine.de/blog/2020/01/07/weihnachten-
ist-ein-emo-zirkus/ [Letzter Aufruf 05.10.2022].

•	 Amadeo Antonio Stiftung (2020): Zivilgesellschaftliches Lagebild Antisemi-
tismus: Deutschland. https://www.amadeu-antonio-stiftung.de/ 
wp-content/uploads/2020/11/Lagebild_Antisemitismus_2020.pdf  
[Letzter Aufruf 05.10.2022].

•	 Bodenheimer, Alfred (2011): Zwischen religiöser Identität und gleichwerti-
ger Akzeptanz. Interreligiösität und Interkulturalität in Kindertagesstätten 
– eine jüdische Perspektive. In: Schweitzer, Edenbrock, Biesinger (Hrsg.): 
Interreligiöse und interkulturelle Bildung in der Kita. Eine Repräsentativ-
befragung von Erzieherinnen in Deutschland – interdisziplinäre, interreli-
giöse und internationale Perspektiven. Münster: Waxmann Verlag, 75.

•	 Bonefeld, Meike/ Dickhäuser, Oliver (2018): (Biased) Grading of Students’ 
Performance: Students’ Names, Performance Level, and Implicit Attitudes. 
In: Frontiers in Psychology, Volume 9.

•	 Borčak, Melina (2020): Leise rieseln die Privilegien – Ungleichbehandlung 
von Religionen. In: die tageszeitung 22.12.2020. https://taz.de/ 
Ungleichbehandlung-von-Religionen/!5735268/ [Letzter Aufruf 
05.10.2022].

•	 Ceylan, Rauf (2011): Interkulturelle und interreligiöse Bildung in Kinderta-
gesstätten. Ein Kommentar zu den empirischen Befunden der Erzieherin-
nenbefragung aus muslimischer Perspektive. In: Schweitzer, Edenbrock, 
Biesinger (Hrsg.): Interreligiöse und interkulturelle Bildung in der Kita. 
Eine Repräsentativbefragung von Erzieherinnen in Deutschland – interdis-
ziplinäre, interreligiöse und internationale Perspektiven. Münster: Wax-
mann Verlag, 70.

•	 Decker, Oliver und Brähler, Elmar (2020): Autoritäre Dynamiken. Alte Res-
sentiments – neue Radikalität. Leipziger Autoritarismus-Studie. Gießen: 
Psychosozial-Verlag.

•	 ISTA/Fachstelle Kinderwelten (Hrsg.)(2016): Inklusion in der Kitapraxis, 
Band 1-4. Berlin: Wamiki.

•	 Mediendienst Integration (2021): Infopapier Antimuslimischer Rassismus 
in Deutschland – Zahlen und Fakten. https://mediendienst-integration.de/
fileadmin/Dateien/Infopapier_Antimuslimischer_Rassismus.pdf  
[Letzter Aufruf 05.10.2022].

•	 Rommelspacher, Birgit (2017): Wie christlich ist unsere Gesellschaft? Das 
Christ*innentum im Zeitalter von Säkularität und Multireligiösität. Biele-
feld: Transcript.

•	 Wolter, Berit (2017): KiDs aktuell Let‘s party – Umgang mit religiösen  
Festen. Anregungen für eine diskriminierungssensible Praxis.  
KiDs – Kinder vor Diskriminierung schützen, Fachstelle Kinderwel-
ten (Hrsg.) https://situationsansatz.de/wp-content/uploads/2019/07/
kids_2017_1-feste-feiern.pdf [Letzter Aufruf 05.10.2022].

https://missy-magazine.de/blog/2020/01/07/weihnachten
https://www.amadeu-antonio-stiftung.de/wp-content/uploads/2020/11/Lagebild_Antisemitismus_2020.pdf
https://www.amadeu-antonio-stiftung.de/wp-content/uploads/2020/11/Lagebild_Antisemitismus_2020.pdf
https://taz.de/Ungleichbehandlung-von-Religionen/!5735268/
https://taz.de/Ungleichbehandlung-von-Religionen/!5735268/
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Dateien/Infopapier_Antimuslimischer_Rassismus.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Dateien/Infopapier_Antimuslimischer_Rassismus.pdf
https://situationsansatz.de/wp-content/uploads/2019/07/kids_2017_1-feste-feiern.pdf
https://situationsansatz.de/wp-content/uploads/2019/07/kids_2017_1-feste-feiern.pdf


115

Kapitel 4: Vom Esel, der ein Pferd sein wollte –  
Dazugehören, Kinderrechte, Inklusion
Zusammenfassung von Majd Mardini
Yusuf spielt lebhaft in der Kinderbetreuung. Als er danach zu seinen Eltern geht, erfährt er, dass seine 
Familie zurück in den Irak muss. Yusuf kann es nicht glauben. Er geht in sein Zimmer, um zu schlafen, 
und seine Kuscheltiere beginnen mit ihm zu sprechen und werden lebendig. Sie schlagen vor, dass 
Yusuf ein Theaterstück aufführt, um seine Eltern aufzumuntern. Yusuf denkt sich mit seinen Kuschel-
tieren (Esel, Fuchs und Möhre) ein Stück aus mit dem Titel „Vom Esel, der ein Pferd sein wollte“. In dem 
Stück geht es darum, dass ein Esel versucht, wie ein Pferd zu sein. Der Esel will gerne zu den vielen 
Pferden auf der Weide gehören. Als ein Fuchs sie bedroht, schafft es der Esel nur als Esel, die Gefahr 
abzuwenden. Als Yusuf das Stück seiner Familie zeigt, sind die Eltern begeistert. Am Abend geht Yusuf 
schlafen und hat einen schrecklichen Alptraum. Nachdem sein Vater ihn aufgeweckt hat, weint Yusuf 
auf dem Schoß seiner Mutter wegen der Nachricht von ihrer anstehenden Rückkehr in den Irak. Sein 
Vater sagt ihm, dass alles gut wird und sie alles versuchen werden, um zu bleiben. Seine Mutter singt 
ihm ein Lied vor und er schläft friedlich wieder ein.



116

K a p i t e l  4 :  Vo m  E s e l ,  d e r  e i n  P f e r d  s e i n  w o l l t e  –  D a z u g e h ö r e n ,  K i n d e r r e ch t e ,  I n k l u s i o n

4.1 Menschen- und Kinderrechte als Basis  
professionellen Handelns

Mareike Niendorf

Das Buch „Wir Kinder aus dem FlüchtlingsHeim“ erzählt vom Alltag geflüch-
teter Kinder, die nach ihrer Ankunft in Deutschland in Sammelunterkünften 
leben. Ihre Geschichten sind durchzogen von Entdeckungen, Spiel, Freude, 
aber auch Trauer und Ohnmachtsgefühlen – und von Widerständigkeit und 
kreativen Umgangsstrategien. Die Protagonist*innen befinden sich in einer 
Lebensphase, die – wie bei allen Kindern – geprägt ist von der Gleichzeitig-
keit sich kontinuierlich entwickelnder Fähigkeiten und zunehmender Selbst-
ständigkeit auf der einen und einer besonderen Schutzbedürftigkeit auf der 
anderen Seite. Bei geflüchteten Kindern können im Zusammenhang mit ihren 
spezifischen Lebenslagen weitere Vulnerabilitäten hinzukommen, etwa durch 
Traumatisierungen im Zusammenhang mit der Flucht, psychischen Belas-
tungen aufgrund unklarer Bleibeperspektiven, einer Trennung von wichtigen 
Bezugspersonen oder der Unterbringung in Sammelunterkünften, die häufig 
wenig an den Bedürfnissen von Kindern und ihren Familien ausgerichtet sind.

Die UN-Kinderrechtskonvention (KRK) nimmt die spezifische Lebenslage von 
Kindern und Jugendlichen in den Blick und stellt sie als eigene Rechteinha-
ber*innen ins Zentrum. Als Grundprinzipien der Konvention gelten die Rechte 
auf Nichtdiskriminierung, Leben und Entwicklung des Kindes, vorrangige Be-
rücksichtigung der besten Interessen des Kindes (häufig auch als „Kindes-
wohl“ übersetzt), sowie Gehör und Berücksichtigung der Meinung des Kindes 
(vgl. Engelhardt 2016: 40-41). Die in der Kinderrechtskonvention formulierten 
Rechte sollen für alle Kinder gleichermaßen gelten, einschließlich für Kinder 
in besonders vulnerablen Lebenslagen. Dabei bezieht sich Artikel 22 der KRK 
auf die spezifische Situation geflüchteter Kinder und sichert ihnen etwa an-
gemessen Schutz und humanitäre Hilfe bei der Wahrnehmung ihrer Kinder-
rechte zu. Im Kinderbuch finden sich zahlreiche – aus Kindersicht formulierte 
– Anknüpfungspunkte an die Grundprinzipien der Konvention und andere kin-
derrechtliche Aspekte wie die Rechte auf angemessene Unterbringung, Ruhe 
und Freizeit oder Gewaltschutz. Weitere zentrale Kinderrechte im Kontext von 
Flucht und Unterbringung in Sammelunterkünften können außerdem etwa die 
Rechte auf Geburtenregistrierung, Wahrung der Identität, Gesundheitsvorsor-
ge, Bildung sowie Bildungsziele, Privatsphäre und Familienzusammenführung 
darstellen.

Die KRK wurde 1989 von der Generalversammlung der Vereinten Nationen 
verabschiedet und ist mit aktuell 196 Vertragsstaaten der Menschenrechts-
vertrag mit dem höchsten Ratifikationsstand weltweit (vgl. OHCHR, o. J.). In 
Deutschland ist die KRK neben diversen anderen Menschenrechtsverträgen 

j Fachtext



117

K a p i t e l  4 :  Vo m  E s e l ,  d e r  e i n  P f e r d  s e i n  w o l l t e  –  D a z u g e h ö r e n ,  K i n d e r r e ch t e ,  I n k l u s i o n

wie dem Übereinkommen zur Beseitigung von jeder Form rassistischer Dis-
kriminierung oder der Behindertenrechtskonvention rechtsverbindlich (vgl. 
Cremer 2012: 16-21). Seit Rücknahme der Vorbehalte 2010 ist sie in der 
Bundesrepublik Deutschland außerdem umfassend gültig (vgl. ebd.: 15). Der 
Vertrag verpflichtet Deutschland dazu, jedem Kind, das seiner Hoheitsgewalt 
untersteht, die darin formulierten Rechte diskriminierungsfrei zu gewährleis-
ten (vgl. Art. 2 Abs. 1 KRK). Zu diesen Verpflichtungen gehört, dass der Staat 
selbst Kinderrechte achtet und schützt, indem er Kinderrechtsverletzungen 
durch Private verhindert und sanktioniert sowie Rahmenbedingungen für die 
wirksame Ausübung von Kinderrechten gewährleistet. Neben Gesetzgeben-
den, Verwaltung und Gerichten zählen in dieser menschenrechtlichen Logik 
ebenso alle Personen als „Staat“, die im Auftrag des Staates tätig sind, also 
beispielsweise pädagogische Fachkräfte in staatlichen Einrichtungen. Selbst-
verständlich sind aber auch pädagogische Fachkräfte in privaten Einrichtun-
gen indirekt an Menschen- und Kinderrechte gebunden (vgl. Rudolf 2014: 23).

Bedeutung und Notwendigkeit einer menschenrechts- 
basierten Arbeit

Sozialarbeitende und andere pädagogische Fachkräfte tragen in besonderer 
Weise zur Verwirklichung von Menschen- und Kinderrechten bei. So beglei-
ten sie beispielsweise die persönliche Weiterentwicklung, beraten und unter-
stützen bei Zugängen zu Gesundheit, Bildung, materieller Existenzsicherung 
oder Wohnraum (vgl. Initiative Hochschullehrender zu Sozialer Arbeit in Ge-
meinschaftsunterkünften 2016: 5-6). Voraussetzung dafür ist, dass Fachkräfte 
über entsprechendes Fachwissen und Kompetenzen in Bezug auf flucht- und 
lebensalterspezifische sowie menschenrechtliche Themen verfügen. Ad-
ressat*innen von Sozialer Arbeit und Pädagogik sind unabhängig von Alter, 
Herkunft und aktueller Lebenssituation Träger*innen von Menschenrech-
ten und handelnde Akteur*innen. Es gilt sie nicht nur zu verwalten, sondern 
kompetent und professionell zu begleiten und zu beraten. Fachkräfte haben 
hier den Auftrag, Menschen bei der Inanspruchnahme ihrer Menschenrechte 
zu begleiten, zu unterstützen und zu vermitteln (vgl. Izabiliza & Jouni 2018: 
141). Entsprechend empfahl auch der UN-Kinderrechteausschuss im letzten 
KRK-Staatenberichtsverfahren Deutschland die Entwicklung systematischer 
und fortlaufender Weiterbildungsprogramme zu den Inhalten der Kinder-
rechtskonvention für alle Fachkräftegruppen, die mit Kindern arbeiten, und 
benannte dabei unter anderem Lehrkräfte, Gesundheitsfachkräfte (einschließ-
lich Psycholog*innen) sowie Sozialarbeiter*innen explizit als Zielgruppen (vgl. 
CRC/C/DEU/CO/3-4, Nr. 20b).

Insbesondere im Diskurs der Sozialen Arbeit zeigt sich der Bezug zu Men-
schenrechten sehr deutlich und ausdifferenziert: Der Internationale Ethikko-
dex der Sozialen Arbeit betont die enge Verbindung von Sozialer Arbeit und 



118

K a p i t e l  4 :  Vo m  E s e l ,  d e r  e i n  P f e r d  s e i n  w o l l t e  –  D a z u g e h ö r e n ,  K i n d e r r e ch t e ,  I n k l u s i o n

Menschenrechten. Darüber hinaus verbietet er beispielsweise Sozialarbei-
tenden ausdrücklich, zuzulassen, dass ihr Wissen oder ihre Fähigkeiten für 
inhumane Zwecke eingesetzt werden (vgl. International Federation of Social 
Workers 2018, Nr. 9.3).

Im Kontext der mehrfachen und zum Teil widersprüchlichen Aufträge an So-
ziale Arbeit formulierte Silvia Staub-Bernasconi – neben den Mandaten von 
Klient*in und Arbeitgeber*in – ein drittes Mandat der Profession selbst, das 
sich sowohl aus einer wissenschaftlichen Fundierung als auch aus dem men-
schenrechtsorientierten Ethikkodex der Sozialen Arbeit speist (vgl. Staub-Ber-
nasconi 2007: 12-16). Dieses dritte Mandat bildet auch die Grundlage dafür, 
dass Sozialarbeitende selbstbestimmt Handlungsaufträge formulieren oder 
Forderungen an Soziale Arbeit auf ihre Mandatskonformität hin kritisch über-
prüfen können, etwa wenn Sozialarbeitende in Unterkünften von Heimleitun-
gen dazu aufgefordert werden, Privatsphäre verletzende Zimmerkontrollen 
durchzuführen oder Bewohner*innen willkürlich als Regelverletzer*innen zu 
deklarieren und der Unterkunft zu verweisen (vgl. etwa Muy 2018: 268). Die 
konkrete Bezugnahme zu Menschenrechten kann dabei vielschichtig sein. Ni-
vedita Prasad beschreibt etwa folgende Ebenen als Anknüpfungspunkte für 
eine menschenrechtliche Analyse in der Sozialen Arbeit:

•	 „um die Lebenssituation einer vulnerablen Gruppe zu evaluieren;
•	 als Orientierung, wenn es darum geht, bestimmte Mandate anzunehmen 

oder zu verweigern;
•	 als Entscheidungshilfe, um einen Auftrag als legitim (wenn auch nicht 

legal) einzustufen;
•	 im Umgang mit Dilemmata;
•	 um die eigene Argumentation zu stärken.“ (Prasad 2018: 11)

Menschenrechte und menschenrechtliche Prinzipien als Leitlinie der eigenen 
Praxis zu begreifen, bedeutet aber auch, das eigene Handeln vor dieser Scha-
blone kritisch zu hinterfragen. So formuliert Mohammed Jouni: „Ich muss eine 
politische Haltung haben, ich muss verstehen, dass meine Arbeit dadurch 
geprägt wird, dass Leute strukturell benachteiligt werden. Und dass ich, als 
Sozialarbeiter*in, davon teilweise profitiere, dass Leute strukturell benach-
teiligt werden, dass ich dadurch Arbeit habe.“ (Izabiliza & Jouni 2018: 140). 
Zudem sind die Arbeitsbeziehungen zwischen Sozialarbeitenden oder ande-
ren pädagogischen Fachkräften und ihren Adressat*innen unabhängig vom 
konkreten Arbeitssetting wie einer Sammelunterkunft, Beratungsstelle oder 
Angeboten der Kinder- und Jugendhilfe immer von Machtasymmetrien und 
der Möglichkeit geprägt, dass Fachkräfte (unbewusst) zu Menschenrechtsver-
letzungen an ihren Klient*innen beitragen. Dies gilt es insbesondere dann zu 
reflektieren, wenn es sich bei den Adressat*innen der Angebote um Personen 
in vulnerablen Lebenslagen handelt, die ohnehin in besonderer Weise Gefahr 
laufen, in ihren Menschenrechten verletzt zu werden. Eine menschenrechtli-



119

K a p i t e l  4 :  Vo m  E s e l ,  d e r  e i n  P f e r d  s e i n  w o l l t e  –  D a z u g e h ö r e n ,  K i n d e r r e ch t e ,  I n k l u s i o n

che, diskriminierungskritische und machtreflexive Perspektive auf die eigene 
Praxis und die ihr zugrundeliegenden theoretischen Bezüge ist deshalb für 
professionelles Handeln unabdingbar (vgl. Melter 2018: 222). Viele geflüchte-
te Personen laufen etwa kontinuierlich Gefahr, mit rassistischen sowie ethni-
sierenden und kulturalisierenden Zuschreibungen belegt und diskriminiert zu 
werden, auch als Adressat*innen von (häufig weißen) Sozialarbeitenden und 
Pädagog*innen. Ein professionelles Handeln in diesen Kontexten ist ohne ent-
sprechendes Wissen über diese Mechanismen sowie ohne konsequente und 
kritische Selbstreflexion nicht möglich.

In der Arbeit mit Kindern und Jugendlichen kommt außerdem noch die Notwen-
digkeit der diskriminierungskritischen Auseinandersetzung mit Adultismus 
als weiteres, zentrales Machtverhältnis hinzu. Gerade Kinder und Jugendli-
che, die in einem so restriktiven und häufig wenig an Kinderbedürfnissen aus-
gerichteten Kontext wie einer Sammelunterkunft leben, laufen in besonderer 
Weise Gefahr, dass sich Professionelle über ihre Perspektiven und Meinun-
gen hinwegsetzen (vgl. Ritz 2013: 165). Die KRK hingegen stellt ganz klar die 
Subjektstellung von Kindern ins Zentrum und formuliert die Notwendigkeiten, 
diese in allen sie betreffenden Angelegenheiten zu beteiligen und ihre besten 
Interessen als einen vorrangigen Gesichtspunkt zu berücksichtigen (vgl. Art. 3 
und 12 KRK). Dabei stehen diese beiden Grundsätze in enger Verbindung mit-
einander: Erwachsene können nicht einfach „entscheiden“, was im Interesse 
des Kindes ist. Vielmehr ist es in diesem Zusammenhang ihre Aufgabe, die 
Meinung und Ansichten des Kindes anzuhören und zu berücksichtigen. Diese 
Anforderung ist selbstverständlich auch bei der Arbeit mit sehr jungen und 
marginalisierten Kindern zu berücksichtigen, wie der UN-Kinderrechteaus-
schuss unterstreicht: „Die Tatsache, dass das Kind sehr klein ist oder sich 
in einer vulnerablen Lebenslage befindet (zum Beispiel eine Behinderung 
hat, einer Minderheit zugehörig ist, Migrant*in ist), beraubt es weder seines 
Rechts auf Meinungsäußerung, noch mindert sie den Stellenwert der Mei-
nung des Kindes bei der Bestimmung seines Wohls.“ (CRC/C/GC/14, Nr. 54).

Dabei gilt es, jedes konkrete Kind bei seiner Willensbildung angemessen zu 
unterstützen, mit seiner Persönlichkeit, seinen Fähigkeiten und Bedürfnissen 
in den Blick zu nehmen und weitere, etwa familiäre, biografische, geschlechts- 
und behinderungsspezifische Faktoren zu berücksichtigen. Hierfür ist es not-
wendig, dass Fachkräfte die eigenen Bilder über die Adressat*innengruppe 
reflektieren und aufbrechen, um den individuellen Personen gerecht werden 
zu können. Für ein solches reflexives und fachlich fundiertes Handeln sind 
neben einer entsprechenden Qualifikation kontinuierliche Weiterbildungspro-
zesse sowie Intervisions- und Supervisionsangebote für Sozialarbeitende und 
Pädagog*innen von zentraler Bedeutung (vgl. Initiative Hochschullehrender  
zu Sozialer Arbeit in Gemeinschaftsunterkünften 2016: 7-9; Melter 2018:  
240-241).



120

K a p i t e l  4 :  Vo m  E s e l ,  d e r  e i n  P f e r d  s e i n  w o l l t e  –  D a z u g e h ö r e n ,  K i n d e r r e ch t e ,  I n k l u s i o n

Handlungsräume nutzen und stärken

Zusätzlich gilt es, die eigenen Einrichtungen sowie institutionelle Praxen 
und Angebote aus menschenrechtlicher und berufsethischer Perspektive zu 
analysieren. Wenn einzelne Fachkräfte menschenrechtliche und diskriminie-
rungskritische Perspektiven in die Soziale Arbeit und Pädagogik einbringen, 
ist das gut, aber bei Weitem nicht ausreichend. Vielmehr ist es notwendig, ent-
sprechende Qualitätsstandards und (Kinder-)Schutz- und Handlungskonzepte 
zu implementieren (vgl. Wahl 2018: 313). Beispielsweise sollte die verpflicht-
ende Vorlage eines erweiterten polizeilichen Führungszeugnisses für alle, die 
in der Unterkunft mit Kindern tätig sind (einschließlich der Ehrenamtlichen), 
selbstverständlich sein (vgl. Wahl 2018: 304 & 310).

Bei der Unterbringung in einer Unterkunft gilt es, Bildungs- und Förderan-
gebote immer nur als Ergänzung zu Regelangeboten zu verstehen. So ist es 
primäres Ziel, Kindern und Jugendlichen den Zugang zur Verwirklichung ihres 
Rechts auf Bildung in regulären Bildungseinrichtungen zu ermöglichen (Wahl 
2018: 305). Dies gilt gleichermaßen für Freizeitangebote: Der UN-Kinder-
rechteausschuss betont in seinen Ausführungen grundsätzlich die Notwen-
digkeit, auf eine Deinstitutionalisierung bei der Unterbringung von Kindern 
hinzuarbeiten. Bis dieses Ziel erreicht ist, sollen Staaten jedoch eine Reihe 
von Maßnahmen ergreifen, um auf eine kindergerechtere Ausgestaltung von 
Unterkünften hinzuwirken. Hierzu gehört beispielsweise, dass in Institutionen 
lebende Kinder (auch jenseits von verpflichtenden oder organisierten Ange-
boten) sowohl Räume als auch Möglichkeiten haben sollen, gemeinsam mit 
anderen Kindern zu spielen, sich zu bewegen und kulturellen oder künstle-
rischen Tätigkeiten nachzugehen. Dafür benötigt es neben entsprechenden 
zeitlichen und räumlichen Ressourcen eine angemessene Ausstattung und 
ein Budget, sowie ausgebildete und motivierte Mitarbeiter*innen (vgl. CRC/C/
GC/17, Nr. 51). Die Regeln in diesen Kinderbereichen sollten gemeinsam mit 
den Kindern und Jugendlichen entwickelt werden (vgl. Wahl 2018: 305).

Grundsätzlich sollten zu den zentralen Handlungskonzepten in Unterkünften 
und anderen Einrichtungen in jedem Fall Konzepte zur Partizipation gehören, 
die tatsächlich wirksame und transparente Beteiligungs- und Beschwerde-
möglichkeiten vorsehen. Die Entwicklung solcher diskriminierungskritischer 
und menschenrechtsorientierter Konzepte kann dabei nur in Zusammenarbeit 
mit den Bewohner*innen und Adressat*innen gemeinsam erfolgen, wie es das 
durch die Behindertenrechtsbewegung geprägte, menschenrechtliche Prinzip 
„Nicht über uns ohne uns!“ einfordert (vgl. Heiden 2014: 4). Ansonsten läuft 
auch eine menschenrechtsorientierte Arbeit Gefahr, paternalistisch für die 
Adressat*innen zu arbeiten (vgl. Melter 2018: 241). Solche (Beteiligungs-)Kon-
zepte sollten sich selbstverständlich auch an den spezifischen Bedarfen und 
Lebenslagen von Kindern orientieren und somit kinderfreundlich und trans- 
parent ausgestaltet sein.



121

K a p i t e l  4 :  Vo m  E s e l ,  d e r  e i n  P f e r d  s e i n  w o l l t e  –  D a z u g e h ö r e n ,  K i n d e r r e ch t e ,  I n k l u s i o n

Eine zentrale Rolle spielen dabei institutionalisierte Beschwerdeverfahren, 
die Transparenz und Handlungssicherheit für die beschwerdeführenden Per-
sonen herstellen. Diese sollten bei den Kindern persönlich bekannten Perso-
nen (z. B. ein*e Schulsozialarbeiter*in) und gegebenenfalls externen Personen 
angesiedelt sein, welche Beschwerden auf unterschiedlichen Wegen und in 
verschiedenen Sprachen entgegennehmen und unabhängig bearbeiten soll-
ten.

Zu einer kinderrechtsbasierten Beteiligung gehört auch, dass Kinder das Recht 
haben, eine klare Rückmeldung zu erhalten, in welcher Weise ihre Partizipati-
on die Ergebnisse beeinflusst hat (vgl. CRC/C/GC/12, Nr. 134 i). Darüber hinaus 
können Angebote zur Menschenrechts- und Kinderrechtsbildung Kinder darin 
stärken, ihre eigenen Rechte zu kennen, zu formulieren und (gemeinsam) aktiv 
einzufordern, und damit einen aktiven Beitrag zu Empowerment leisten (vgl.  
A/RES/66/137, Art. 2).

Kapitel 5 des Kinderbuchs beschreibt sehr eindrücklich, wie sich die Prot-
agonist*innen – offensichtlich auch ohne etablierte Beschwerdeverfahren – 
selbstständig organisieren und ihren Anliegen Gehör verschaffen. Es wird 
deutlich, wie bedeutsam und empowernd es sein kann, sich zu organisieren, 
um kollektiv und solidarisch (politische) Forderungen zu artikulieren und auf 
Unrecht hinzuweisen. Fachkräfte sollten in diesen Kontexten eine unterstüt-
zende Rolle einnehmen, etwa durch die Bereitstellung von Räumlichkeiten 
oder die Vermittlung von Kontakten zu Selbstorganisationen wie „Jugendliche 
ohne Grenzen“.

Neben den Kindern gilt es aber auch, die Eltern und andere zentrale Bezugs-
personen miteinzubeziehen. Die Zusammenarbeit mit Eltern/Bezugsperso-
nen, einschließlich der Weitervermittlung an Fachberatungsstellen und re-
gelmäßigen Versammlungen zum gegenseitigen Austausch über Fragen von 
Erziehung, Bildung und Gesundheit können wichtige Angebote darstellen und 
notwendige Diskussionsräume eröffnen. Gerade in diesem Kontext sollte ver-
mieden werden, Kinder als Sprachmittler*innen einzusetzen, um einen tat-
sächlichen Austausch zu ermöglichen (vgl. Wahl 2018: 305).

Über die konkrete Praxis mit den Adressat*innen hinaus gilt es außerdem, 
die Veränderungen der Rahmenbedingungen und anderer struktureller Her-
ausforderungen in den Blick menschenrechtsorientierter Arbeit zu nehmen. 
Von Seiten der Fachkräfte sollte hier aktiv das eigene Methodenrepertoire 
um solche Ansätze erweitert werden, die auf konzeptionelle und strukturel-
le Veränderungen hinwirken (vgl. Burzlaff 2020: 36-41). Nivedita Prasad be-
schreibt etwa das „Critical Monitoring“ als eine mögliche, eher unsichtbare 
widerständige Praxis, die angewandt werden kann, um anonym oder durch 
Dritte an Behörden zu kommunizieren, wenn sich deutliche Diskrepanzen zwi-
schen Realität und formalen Vorgaben auftun, deren interne Verbesserung 



122

K a p i t e l  4 :  Vo m  E s e l ,  d e r  e i n  P f e r d  s e i n  w o l l t e  –  D a z u g e h ö r e n ,  K i n d e r r e ch t e ,  I n k l u s i o n

nicht möglich ist (vgl. Prasad 2018: 24-25). Des Weiteren können neben einer 
gezielten Öffentlichkeitsarbeit insbesondere die Vernetzung und Kooperation 
mit zivilgesellschaftlichen Gruppen und Selbstorganisationen sowie (eine ko-
ordinierte) politische Lobbyarbeit im Rahmen von Dach- und Fachverbänden 
wertvolle und wichtige Ansatzpunkte bieten, um langfristig Diskriminierun-
gen, Zugangs- und Teilhabebarrieren abzubauen und menschen- und kinder-
rechtsorientierte Bedingungen zu schaffen (vgl. Wahl 2018: 313).

Quellen

•	 A/RES/66/137. UN General Assembly (2011): United Nations Declarati-
on on Human Rights Education and training. https://undocs.org/en/A/
RES/66/137 [Letzter Aufruf 05.10.2022].

•	 Burzlaff, Miriam (2020): Policy Practice – Eine Einführung mit Fokus auf 
Curricula Sozialer Arbeit. In: Rieger, Günter/Wurtzbacher, Jens (Hrsg.): 
Tatort Sozialarbeitspolitik: Fallbezogene Politiklehre für die Soziale Arbeit. 
Weinheim, Basel: Beltz Juventa, 27-51.

•	 CRC/C/DEU/CO/3-4 Committee on the Rights of the Child (2014): Conclu-
ding observations on the combined third and fourth periodic reports of 
Germany. https://tbinternet.ohchr.org/_layouts/15/treatybodyexternal/
Download.aspx?symbolno=CRC%2fC%2fDEU%2fCO%2f3-4 [Letzter Aufruf 
05.10.2022].

•	 CRC/C/GC/12. UN Committee on the Convention on the Rights of the Child 
(2009): General comment No. 12. The right of the child to be heard. Nicht 
amtliche Übersetzung der Monitoring-Stelle UN-Kinderrechtskonvention 
des Deutschen Instituts für Menschenrechte mit Unterstützung des BMFS-
FJ. https://www.institut-fuer-menschenrechte.de/fileadmin/Redaktion/
PDF/DB_Menschenrechtsschutz/CRC/CRC_Allg_Bemerkung_12.pdf [Letz-
ter Aufruf 05.10.2022].

•	 CRC/C/GC/14. UN Committee on the Convention on the Rights of the Child 
(2013): General comment No. 14 on the right of the child to have his or her 
best interests taken as a primary consideration (art. 3, para. 1). Zitiert aus 
der nicht amtlichen Übersetzung der Monitoring-Stelle UN Kinderrechts-
konvention des Deutschen Instituts für Menschenrechte mit Unterstützung 
des BMFSFJ. https://www.institut-fuer-menschenrechte.de/fileadmin/ 
Redaktion/PDF/DB_Menschenrechtsschutz/CRC/CRC_Allg_Bemerkung_14.pdf 
[Letzter Aufruf 05.10.2022].

•	 CRC/C/GC/17. UN Committee on the Convention on the Rights of the Child 
(2013): General comment No. 17. On the right of the child to rest, leisure, 
play, recreational activities, cultural life and the arts.  
https://tbinternet.ohchr.org/_layouts/15/treatybodyexternal/Download.aspx? 
symbolno=CRC%2fC%2fGC%2f17&Lang=en [Letzter Aufruf 05.10.2022].

https://undocs.org/en/A/RES/66/137
https://undocs.org/en/A/RES/66/137
https://tbinternet.ohchr.org/_layouts/15/treatybodyexternal/Download.aspx?symbolno=CRC%2fC%2fDEU%2fCO%2f3-4
https://tbinternet.ohchr.org/_layouts/15/treatybodyexternal/Download.aspx?symbolno=CRC%2fC%2fDEU%2fCO%2f3-4
https://www.institut-fuer-menschenrechte.de/fileadmin/Redaktion/PDF/DB_Menschenrechtsschutz/CRC/CRC_Allg_Bemerkung_12.pdf
https://www.institut-fuer-menschenrechte.de/fileadmin/Redaktion/PDF/DB_Menschenrechtsschutz/CRC/CRC_Allg_Bemerkung_12.pdf
https://www.institut-fuer-menschenrechte.de/fileadmin/Redaktion/PDF/DB_Menschenrechtsschutz/CRC/CRC_Allg_Bemerkung_14.pdf
https://www.institut-fuer-menschenrechte.de/fileadmin/Redaktion/PDF/DB_Menschenrechtsschutz/CRC/CRC_Allg_Bemerkung_14.pdf
https://tbinternet.ohchr.org/_layouts/15/treatybodyexternal/Download.aspx?symbolno=CRC%2fC%2fGC%2f17&Lang=en
https://tbinternet.ohchr.org/_layouts/15/treatybodyexternal/Download.aspx?symbolno=CRC%2fC%2fGC%2f17&Lang=en


123

K a p i t e l  4 :  Vo m  E s e l ,  d e r  e i n  P f e r d  s e i n  w o l l t e  –  D a z u g e h ö r e n ,  K i n d e r r e ch t e ,  I n k l u s i o n

•	 Cremer, Hendrik (2012): Die UN-Kinderrechtskonvention. Geltung und An-
wendbarkeit in Deutschland nach der Rücknahme der Vorbehalte. Deut-
sches Institut für Menschenrechte: Berlin.  
https://www.institut-fuer-menschenrechte.de/fileadmin/Redaktion/ 
Publikationen/Weitere_Publikationen/Die_UN-Kinderrechtskonvention_2_
Auflage.pdf [Letzter Aufruf 05.10.2022].

•	 Engelhardt, Iris (2016): Soziale Arbeit und die Menschenrechte des Kindes. 
Grundlagen, Handlungsansätze und Alltagspraxis. Opladen, Berlin, Toron-
to: Barbara Budrich.

•	 Heiden, H-Günter (2014): „Nichts über uns ohne uns!“ Von der Alibi Beteili-
gung zur Mitentscheidung! Eine Handreichung zur Umsetzung des Gebotes 
der „Partizipation“ der UN-Behindertenrechtskonvention. NETZWERK ARTI-
KEL 3 – Verein für Gleichstellung und Menschenrechte e. V.: Berlin. http://
www.nw3.de/attachments/article/115/Nichts%20%C3%BCber%20uns%20
ohne%20uns%20-%20Von%20der%20Alibi-Be-teiligung%20zur%20Mitent-
scheidung!.pdf [Letzter Aufruf 05.10.2022].

•	 Initiative Hochschullehrender zu Sozialer Arbeit in Gemeinschaftsunter-
künften (2016): Positionspapier: Soziale Arbeit mit Geflüchteten in Ge-
meinschaftsunterkünften. Professionelle Standards und sozialpolitische 
Basis. Alice Salomon Hochschule: Berlin.  
https://www.fluechtlingssozialarbeit.de/ [Letzter Aufruf 05.10.2022].

•	 International Federation of Social Workers (2018): Global Social Work Sta-
tement of Ethical Principles.  
https://www.ifsw.org/global-social-work-statement-of-ethical-principles/ 
[Letzter Aufruf 05.10.2022].

•	 Izabiliza, Diane; Jouni, Mohammed (2018): „Ich muss eine politische Hal-
tung haben, ich muss verstehen, dass meine Arbeit dadurch geprägt wird, 
dass Leute strukturell benachteiligt werden“ In: Prasad, Nivedita (Hrsg.): 
Soziale Arbeit mit Geflüchteten. Rassismuskritisch, professionell, men-
schenrechtsorientiert. Opladen, Toronto: Barbara Budrich, 134-146.

•	 KRK. UN General Assembly (1989): United Nations Convention on the 
Rights of the Child. Übersetzung des BMFSFJ: https://www.institut-fuer- 
menschenrechte.de/fileadmin/Redaktion/PDF/DB_Menschenrechts-
schutz/CRC/CRC_Konvention_und_Fakultativprotokolle.pdf [Letzter Aufruf: 
05.10.2022].

•	 Melter, Claus (2018): Soziale Arbeit zwischen zuschreibenden Kulturali-
sierungen und einer diskriminierungs- und rassismuskritischen Migrati-
onspädagogik sowie der Orientierung an der Integrität jedes Menschen. In: 
Prasad, Nivedita (Hrsg.): Soziale Arbeit mit Geflüchteten. Rassismuskri-
tisch, professionell, menschenrechtsorientiert. Opladen, Toronto: Barbara 
Budrich, 221-246.

•	 Muy, Sebastian (2018): Mandatswidrige Aufträge an Soziale Arbeit in Sam-
melunterkünften für Geflüchtete. In: Prasad, Nivedita (Hrsg.): Soziale  
Arbeit mit Geflüchteten. Rassismuskritisch, professionell, menschen-
rechtsorientiert. Opladen, Toronto: Barbara Budrich, 260-273.

https://www.institut-fuer-menschenrechte.de/fileadmin/Redaktion/Publikationen/Weitere_Publikationen/Die_UN-Kinderrechtskonvention_2_Auflage.pdf
https://www.institut-fuer-menschenrechte.de/fileadmin/Redaktion/Publikationen/Weitere_Publikationen/Die_UN-Kinderrechtskonvention_2_Auflage.pdf
https://www.institut-fuer-menschenrechte.de/fileadmin/Redaktion/Publikationen/Weitere_Publikationen/Die_UN-Kinderrechtskonvention_2_Auflage.pdf
http://www.nw3.de/attachments/article/115/Nichts%20%C3%BCber%20uns%20ohne%20uns%20-%20Von%20der%20Alibi-Be-teiligung%20zur%20Mitentscheidung!.pdf
http://www.nw3.de/attachments/article/115/Nichts%20%C3%BCber%20uns%20ohne%20uns%20-%20Von%20der%20Alibi-Be-teiligung%20zur%20Mitentscheidung!.pdf
https://www.fluechtlingssozialarbeit.de/
https://www.ifsw.org/global-social-work-statement-of-ethical-principles/
https://www.institut-fuer-menschenrechte.de/fileadmin/Redaktion/PDF/DB_Menschenrechtsschutz/CRC/CRC_Konvention_und_Fakultativprotokolle.pdf
https://www.institut-fuer-menschenrechte.de/fileadmin/Redaktion/PDF/DB_Menschenrechtsschutz/CRC/CRC_Konvention_und_Fakultativprotokolle.pdf
https://www.institut-fuer-menschenrechte.de/fileadmin/Redaktion/PDF/DB_Menschenrechtsschutz/CRC/CRC_Konvention_und_Fakultativprotokolle.pdf


124

K a p i t e l  4 :  Vo m  E s e l ,  d e r  e i n  P f e r d  s e i n  w o l l t e  –  D a z u g e h ö r e n ,  K i n d e r r e ch t e ,  I n k l u s i o n

•	 OHCHR Office of the High Commissioner for Human Rights (o. J.):  
https://indicators.ohchr.org/ [Letzter Aufruf: 05.10.2022].

•	 Prasad, Nivedita (2018): Statt einer Einführung: Menschenrechtsbasierte, 
professionelle und rassismuskritische Soziale Arbeit mit Geflüchteten. In: 
Prasad, Nivedita (Hrsg.): Soziale Arbeit mit Geflüchteten. Rassismuskri-
tisch, professionell, menschenrechtsorientiert. Opladen, Toronto: Barbara 
Budrich, 9-29.

•	 Ritz, ManuEla (2013): Adultismus – (un)bekanntes Phänomen? In: Wagner, 
Petra (Hrsg.): Handbuch Inklusion. Grundlagen vorurteilsbewusster Bil-
dung und Erziehung. Freiburg: Herder, 165-173.

•	 Rudolf, Beate (2014): Kinderrechte als Maßstab pädagogischer Bezie-
hungen. In: Prengel, Annedore/Winkelhofer, Ursula (Hrsg.): Kinderrechte 
in pädagogischen Beziehungen. Band 1: Praxiszugänge. Opladen, Berlin, 
Toronto: Barbara Budrich, 21-31.

•	 Staub-Bernasconi, Silvia (2007): Vom beruflichen Doppel- zum professio-
nellen Tripelmandat. Wissenschaft und Menschenrechte als Begründungs-
basis der Profession Soziale Arbeit. In: Sozialarbeit in Österreich, H 2, 
8-17.

•	 Wahl, Christine (2018): Möglichkeiten und Grenzen einer menschenrechts-
basierten Sozialen Arbeit in Unterkünften für Geflüchtete. In: Prasad, 
Nivedita (Hrsg.): Soziale Arbeit mit Geflüchteten. Rassismuskritisch, pro-
fessionell, menschenrechtsorientiert. Opladen, Toronto: Barbara Budrich, 
300-316.

 

https://indicators.ohchr.org/


125

K a p i t e l  4 :  Vo m  E s e l ,  d e r  e i n  P f e r d  s e i n  w o l l t e  –  D a z u g e h ö r e n ,  K i n d e r r e ch t e ,  I n k l u s i o n

j Methode für  
die Praxis

4.2 Dazugehören oder nicht: Das ist nicht die Frage! 

Omnya Alwan  
(Teile des Statements der Cool Kids wurden in diesem Beitrag aufgegriffen)

Im Kinderbuch geht es in Kapitel 4 um einen Jungen, Yusuf. Der Junge spielt 
sehr gerne mit seiner Kuscheltierbande. Als er nach dem Spielen zu seinen 
Eltern ins Familienzimmer geht, sind diese traurig. Normalerweise sind sie gut 
gelaunt. Der Vater sagt, dass die Familie zurück in den Irak muss. Da ist der 
Junge auch traurig. Er findet, Deutschland ist sein Zuhause, und er hat im Heim 
eine Freundin gefunden. Er will seine Eltern glücklich machen und denkt sich 
mit seinen Kuscheltieren eine Geschichte aus. Seine Freundin Aida hilft ihm da-
bei. Es geht um einen Esel, der sich ändern möchte. Er möchte ein Pferd werden 
und zur Herde dazugehören. Am nächsten Morgen zeigt Yusuf, was er sich aus-
gedacht hat, die Eltern lachen und klatschen. Am Abend hat er einen Alptraum. 
Er schreit und schwitzt. Die Eltern machen sich Sorgen und fragen, was los ist. 
Die Familie bekommt eine Antwort: Der Junge macht sich Sorgen, dass er nicht 
mehr in Deutschland sein darf. Er hat Alpträume. Er träumt, dass etwas Schlim-
mes passiert und dass es dunkel ist. Er sagt, was ihn bedrückt. Die Eltern sagen, 
er soll sich keine Sorgen machen und trösten ihn. Zusammen schlafen sie ein.

Wegen der Rechtschreibschwäche, die ich habe, werde ich gemobbt. Die an-
deren Kinder ärgern mich und meckern rum: „Ey, das ist fies, nein, das geht 
nicht! Sie hat voll die einfachen Aufgaben! Die kann alles abschreiben!“ Die 
tun so, als ob ich besser behandelt werde. Das ist nicht so. Das ist unfair. Es 
ist wie der Esel auf der Weide. Wir sollen deutscher werden, wünschen uns 
deutscher zu sein – aber solange die Pferde nichts ändern, können wir nicht 
dazugehören. Kinder, die weiß-deutsch sind, sollen sich überlegen, wie wir uns 
fühlen im Heim. Es geht uns gut und schlecht. Wenn sich jemand streitet, muss 
man das die ganze Zeit mit ansehen. Im Heim sieht man sich die ganze Zeit. Ich 
kann mich nicht mit Freund*innen treffen, weil ich zu weit weg wohne. Im Heim 
kann mich meine Freundin abholen und wir gehen spazieren, aber sie kann 
nicht rein. Draußen sagen sie dann „Flüchtling“ zu mir. Es ist ein blödes Wort. 
Für manche ist es eine Beleidigung, wie für mich. Weil ich das Gefühl habe, mit 
mir stimmt was nicht und ich bin nicht normal. Ich werde ausgelacht, weil ich 
so heiße, wie ich heiße. Dabei habe ich einen sehr schönen Namen. Mein Name 
heißt „Wunsch“ – meine Mama hat sich sehr gewünscht, dass ich da bin.

Wegen meiner Hautfarbe und meinem Aussehen mobben sie mich in meiner 
Schule. Und die Erwachsenen, also, wenn sich das welche durchlesen: Wenn 
Menschen fies sind zu ausländischen Kindern, müssen die was machen. Ich 
mache etwas für Kinder im Schulalter, die das Buch lesen – meine Lehrerin 
hat es auch mit uns gelesen!

Ich habe zum Kinderbuch drei Übungen ausgewählt. Eine Übung ist für Kinder. 
Sie kann von Erwachsenen mit Kindern gemeinsam gemacht werden. Die an-
deren zwei Übungen sind für Erwachsene.



126

K a p i t e l  4 :  Vo m  E s e l ,  d e r  e i n  P f e r d  s e i n  w o l l t e  –  D a z u g e h ö r e n ,  K i n d e r r e ch t e ,  I n k l u s i o n I n k l u s i o n

A R B E I T S B L A T T

Übung 1: Das Kapitel 4 lesen

Zielgruppe: Kinder
Anzahl/Größe: 10-30
Dauer: circa 45 Minuten
Material und Vorbereitung: Kinderbuch
Ziele: Empathie und didaktisches Prinzip 
„Von den Gemeinsamkeiten zu den Unterschieden“
Inhalte: Die Kindergruppe setzt sich mit dem Kapitel 4 auseinander und 
versetzt sich in die Lage von Yusuf.

Lest gemeinsam das Kapitel 4. Danach beantwortet diese Fragen:

	p Was passiert im Kapitel?
	p Welche Sachen habt ihr besonders gut gefunden? Welche nicht?
	p Wie hat sich Yusuf gefühlt? Warum hat er sich so gefühlt?
	p Kennt ihr auch Situationen, in denen ihr richtig Angst hattet?
	p Was habt ihr mit Yusuf gemeinsam – was unterscheidet euch?

Ihr könnt euch im Kinderbuch auch gerne die Steckbriefe der anderen Kinder 
aus dem Heim angucken. Ihr findet sie auf Seite 116 bis Seite 120. Dort erzäh-
len ganz viele der Cool Kids etwas über sich, was sie mögen, nicht mögen, sich 
wünschen und was ihre Familiensprachen sind. Vielleicht habt ihr auch Lust, 
in der Kindergruppe Steckbriefe über euch zu machen?

Übung 2: Thema: Zurückschicken

Zielgruppe: Jugendliche und Erwachsene
Anzahl/Größe: 10-30
Dauer: circa 30 Minuten
Material und Vorbereitung: Aussagen (siehe unten) ausgedruckt
Ziel: Positionierung zu den Rechten geflüchteter Menschen
Inhalte: Über die Aussagen werden Meinungen gebildet und es wird gemein-
sam diskutiert, warum Menschen verschiedene Positionen vertreten.

Werden Familien abgeschoben, weil sie aus einem anderen Land kommen? 
Deutschland gehört nicht nur den Deutschen. Das Land gehört allen. Alle Leu-
te können dahin, wohin sie wollen. Viele mögen Reisen, wir auch! Ich weiß, 
dass Kinder abgeschoben werden. Ich finde das dumm. Nur weil sie vielleicht 
aus einem anderen Land kommen und eine andere Hautfarbe oder Sprache 
haben? Es ist egal, wo man herkommt – sagen viele. Es ist aber halt nicht 
egal. Ich denke: Hauptsache, Leute haben Spaß und einen guten Charakter, 
sind nett, na ja, man muss nicht immer nett sein. Man kann gut gelaunt sein, 
und auch mal mies gelaunt sein. Man soll nicht die ganze Zeit Schimpfwörter 
sagen. Die Erwachsenen, die mit uns arbeiten, wissen nicht, ob wir hier blei-
ben (können). Ich finde, sie sollten nett zu uns sein, uns gute Noten geben und 
mehr unterstützen. Auch mal mit uns Bubble Tea trinken gehen. Aber manche 
sind nicht nett, denen sind wir nicht wichtig.



127

K a p i t e l  4 :  Vo m  E s e l ,  d e r  e i n  P f e r d  s e i n  w o l l t e  –  D a z u g e h ö r e n ,  K i n d e r r e ch t e ,  I n k l u s i o n

A R B E I T S B L A T T

Diese Übung ist dafür da, damit ihr mehr nachdenkt und redet. Es gibt Aussa-
gen und ihr könnt nur JA oder NEIN sagen. Dann sollt ihr schauen, wie viele Ja 
und Nein sagen und darüber reden, warum.

	p „Es soll möglich sein, dass Menschen nach Deutschland kommen, ohne ihr 
Leben aufs Spiel zu setzen.“
	p „Klimawandel sollte ein Grund sein, warum Menschen flüchten dürfen und 

Asyl bekommen.“
	p „Geflüchtete Menschen dürfen bleiben wie die anderen auch!“
	p „Es ist egal, wie viele Menschen Asyl suchen, sie sollten alle aufgenom-

men werden.“
	p „Geflüchtete Menschen sollten nach einer bestimmten Zeit auch einen 

deutschen Pass bekommen.“

Übung 3: Stell dir vor, es ist Krieg und du wirst zurückgeschickt

Zielgruppe: Kinder, Jugendliche und erwachsene Fachkräfte 
(die nicht wissen, wie es ist, Asyl zu suchen)
Anzahl/Größe: 10-30
Dauer: circa 60 Minuten
Material und Vorbereitung: Arbeitsblatt
Ziel: Sich in die Lage von Menschen hineinversetzen, die betroffen sind 
und gehen müssen (Perspektivwechsel)
Inhalte: Austausch über verschiedene Stationen und Erlebnisse, die von 
Flucht, Rassismuserfahrungen und Leben in Deutschland handeln.

Sie war unsere Freundin, ich habe jeden Tag mit ihr gespielt. Ein nettes Mäd-
chen, ich kannte ihre Familie. Sie mussten vor Gericht ihren ganzen Lebens-
lauf erzählen und warum ihre Mutter das Kopftuch abgenommen hat. Das 
mussten sie erzählen, damit sie – vielleicht – hierbleiben dürfen. Das Gericht 
hat sie abgewiesen, also abgeschoben. Irgendwann war unsere Freundin weg. 
Ich habe sie sehr vermisst. Die Mutter saß im Rollstuhl und wurde trotzdem 
zurückgeschickt. 2017 mussten sie gehen.

	p Stell dir vor, du gehst in ein anderes Land. Aus welchen Gründen würdest 
du dein Land verlassen? Welche Gründe gibt es (freiwillige, unfreiwillige, 
persönliche, berufliche, schöne und traurige)? Gibt es Gründe, warum 
Menschen über Ländergrenzen gehen, die du verstehst/nicht verstehst?
	p Stell dir vor, es ist Krieg und du hast 10 Minuten Zeit, um deine Sachen zu 

packen. Was nimmst du mit? Wie geht es dir dabei?
	p Stell dir vor, du hast einen langen und anstrengenden Weg hinter dir, 

und schläfst über ein Jahr in einer Turnhalle. Die Toiletten sind zu wenig 
und stinken sehr schlimm. Manche schlafen auch draußen, das Essen 
ist furchtbar. Du gehst nicht in eine Kita oder Schule und bist dort in der 
Turnhalle. Was machst du ein Jahr lang?



128

K a p i t e l  4 :  Vo m  E s e l ,  d e r  e i n  P f e r d  s e i n  w o l l t e  –  D a z u g e h ö r e n ,  K i n d e r r e ch t e ,  I n k l u s i o n I n k l u s i o n

A R B E I T S B L A T T

	p Stell dir vor, die Deutschen ärgern dich, sagen schlimme Sachen über 
dich, auf dem Heimweg, in der Schule und auch im Fernsehen – obwohl 
sie dich nicht kennen. Sie sagen dir, wer du bist, was du machen sollst, 
was mit dir nicht stimmt. Wie geht es dir damit? Was machst du dann?
	p Stell dir vor, du bist in einem großen Heim mit sehr vielen kleinen Zim-

mern. Du hast Freunde, gehst in die Schule und bist vielleicht verliebt. 
Dann sagen sie dir, du sollst zurück in das Land, in dem es nicht sicher für 
dich und deine Familie ist.
	p Stell dir vor, du darfst bleiben mit einem Notendurchschnitt von 1,0 im 

Abitur, aber deine Eltern nicht. Darf dein Notendurchschnitt über dein 
Leben in Deutschland entscheiden? Würdest du es erlauben, dass Kinder 
ohne ihre Eltern in Deutschland aufwachsen? Warum (nicht)?
	p Stell dir vor, du bist Bundeskanzler*in und es kommen Menschen wegen 

Krieg, Klimawandel und schlimmen Dingen nach Deutschland. Viele sind 
auf dem Weg gestorben, aber es gibt Menschen, die haben es geschafft. 
Es wird viel geredet in der Politik und in der Gesellschaft und es gibt 
unterschiedliche Meinungen. Es geht darum, ob die Menschen, die Asyl 
suchen, bleiben dürfen. Wie entscheidest du? Und warum?

Meine Meinung und Gedanken zu den Fragen:
Auch wenn viele nicht wissen, wie das ist, das ist doch nicht toll. Das kannst 
du niemandem wünschen. Du willst doch auch hierbleiben. Und nur weil ir-
gendwo der Krieg vorbei ist, heißt das noch gar nichts. Man ist deswegen nicht 
sicher. Manche Länder sind richtig gemein und rassistisch, manche von den 
Cool Kids dürfen da nicht mal studieren. Und dann ständig diese Fragen, im-
mer wieder: „Warum seid ihr hier in Deutschland?“

Wann dürfen wir wirklich bleiben? Wir wollen unser Leben auch anfangen und 
nicht warten. Wir wollen Kinder haben. Wir wollen uns bilden, wollen was wer-
den, die Zukunft ändern, wenn wir bleiben dürfen. Wir wollen alles richtig ma-
chen, was die Menschen bis jetzt falsch gemacht haben. Unsere Eltern wollen 
das Beste für uns. Wir wollen, dass niemand in den Krieg geschickt wird und 
jedes Kind bei seiner Familie sein kann.

Ihr müsst damit leben, wenn ihr zuseht, wie Menschen sterben und ertrinken. 
Ihr müsst damit klarkommen, dass Menschen auf dem Weg hierher sterben. 
Ihr müsst damit leben, dass ihr Menschen an Orte schickt, die sie nicht mal 
kennen, weil sie ihr halbes Leben hier gelebt haben. Stell dir vor, es ist dein 
Kind, deine Familie, dein Leben. Wie entscheidest du?



129

K a p i t e l  4 :  Vo m  E s e l ,  d e r  e i n  P f e r d  s e i n  w o l l t e  –  D a z u g e h ö r e n ,  K i n d e r r e ch t e ,  I n k l u s i o n

4.3 Vom Märchen der „Augenhöhe“ – Kritisches 
Weißsein in der Arbeit mit jungen Menschen ohne 
sicheren Aufenthaltsstatus

Ellena Hüther

Die Protagonist*innen des Buchs thematisieren in ihren Geschichten – manch-
mal nebenbei, manchmal ganz explizit – Diskriminierung und Widerstand, vor 
allem im Kontext von Adultismus und Rassismus in Bezug auf den Aufent-
haltsstatus. Die Geschichten zeigen sowohl diskriminierende Bedingungen 
auf, unter denen Kinder aufwachsen, als auch wie sie sich selbst als handeln-
de Subjekte erfahren. Letzteres wird besonders in den Kapiteln 4 und 5 sicht-
bar, die zeigen, wie Kinder sich auf fantasievolle Weise gegen Diskriminierung 
wehren und selbstbewusst Forderungen stellen.

Privilegierte Fachkräfte und benachteiligte Familien

Weiße pädagogische Fachkräfte, die mit geflüchteten Kindern und Jugendli-
chen arbeiten, sind selbst meist in einer privilegierten Position in Bezug auf 
Aufenthaltsstatus sowie Rassismus. Machtverhältnisse beeinflussen (oft 
unbewusst) das pädagogische Handeln – daher ist es relevant, aus welcher 
gesellschaftlichen Position Fachkräfte agieren und inwieweit ihnen dies be-
wusst ist. Um Diskriminierung entgegenzuwirken, ist es daher notwendig, 
dass Privilegierte ihre eigene Involviertheit erkennen und sich damit ausei-
nandersetzen (vgl. Morrison 1994: 33). Welchen Einfluss haben eigene Sozi-
alisationserfahrungen auf den Umgang mit Kindern und Jugendlichen ohne 
sicheren Aufenthalt? Welche Hindernisse und Wahrnehmungsweisen müssen 
pädagogische Fachkräfte überwinden? 

Louise Derman-Sparks beschreibt Anti-Bias-Arbeit als eine „lebenslange 
Reise“, die nicht linear verläuft, sondern durch zahlreiche Zweifel und Rück-
schläge gekennzeichnet ist (vgl. Derman-Sparks 2010: 8). Daher sind die im 
Text geteilten Gedanken als erste Anregung zu verstehen, sich auf den Weg 
zu begeben, eigene Sichtweisen infrage zu stellen. In diesem Beitrag wird der 
Schwerpunkt in Anlehnung an Kapitel 4 auf der Analyse der Kategorien Weiß-
sein/Rassismus in Bezug auf den Aufenthaltsstatus liegen, um die spezifi-
schen Wirkungsweisen in der Arbeit von nicht geflüchteten mit geflüchteten 
Menschen genauer zu betrachten.
 

j Fachtext



130

K a p i t e l  4 :  Vo m  E s e l ,  d e r  e i n  P f e r d  s e i n  w o l l t e  –  D a z u g e h ö r e n ,  K i n d e r r e ch t e ,  I n k l u s i o n

Das Märchen von der Augenhöhe –  
Weißsein auf die Spur kommen

„Wir arbeiten mit geflüchteten Familien auf Augenhöhe“ (Kitaleiterin einer 
Berliner Kita 2017)

„In unserer Einrichtung behandeln wir alle gleich – unabhängig von Herkunft, 
Hautfarbe, Geschlecht oder Religion. Wir machen keine Unterschiede!“ ist 
häufig eine Aussage im pädagogischen Kontext.
 
Diese scheinbar positiven Slogans sind aber nicht frei von Widersprüchen: 
Denn unter „Zusammenarbeit mit geflüchteten Familien“ verbirgt sich meist 
ein Angebot von Beratung, Unterstützung und Betreuung durch Fachkräfte mit 
sicherem Aufenthalt für Menschen in einer unsicheren Lebenssituation. Dabei 
sind die Positionen klar verteilt: Wer braucht „Hilfe“ und ist in der Position der 
Bedürftigkeit? Wer sind die, die alle „gleich“ behandeln? Oder: Wo hakt der 
pädagogische Anspruch, keine Unterschiede zu machen?
 
Weiß zu sein bedeutet unter anderem, dass exakt diese Sprechendenposi-
tion nicht markiert ist: Es wird nicht weiter benannt, wer „wir“ sind, wenn 
behauptet wird, dass „wir“ auf Augenhöhe mit Menschen ohne sicheren Auf-
enthalt arbeiten. Meistens sind das weiße Deutsche. In der Regel wird bei wei-
ßen Menschen keine Zugehörigkeit benannt, weil sie als selbstverständlich 
vorausgesetzt wird, während andere Zugehörigkeiten meist betont werden 
(„mit Migrationshintergrund“, „türkische Erzieherin“ etc.) (vgl. Amjahid 2017: 
31). Die Nichtmarkierung impliziert, dass die Kategorie „Hautfarbe“ bei wei-
ßen Menschen keine Rolle spiele. Somit sind weiße Menschen gewöhnt, sich 
als Individuen wahrzunehmen. Vielen weißen Menschen fällt es schwer, sich 
bewusst zu machen, was sie zum Beispiel mit anderen Weißen verbindet oder 
wie ihr Weißsein ihre Sozialisation geprägt hat (vgl. Wollrad 2005: 11), da sie 
im Gegensatz zu BIPoC (Black, Indigenous, People of Color) im Laufe ihres Le-
bens kaum Zuschreibungen in Bezug auf ihr Weißsein erhalten. Alle Kinder er-
halten im Laufe ihrer Sozialisation Botschaften über sich selbst, ihre Merkma-
le und Familienkulturen beziehungsweise Bezugsgruppen und ziehen daraus 
Schlüsse über Zugehörigkeit, Normalität oder „Anderssein“. Wenn Weißsein 
nun eine Zugehörigkeit darstellt, die nicht erwähnt wird, aber gleichzeitig als 
„das Normale“ gilt, internalisieren Kinder Weißsein als Norm. Weißsein wird 
zur „unsichtbar herrschenden Normalität“, die mit rassistischen Privilegien 
verbunden ist (Wachendorfer 2006: 57).
 
Viele weiße Menschen schrecken zurück, wenn sie den Begriff Rassismus oder 
Weißsein hören (vgl. Amjahid 2017: 16 ff.). Auch ich als weiße deutsche Frau 
bin mit den Vorstellungen aufgewachsen, Rassismus sei schlecht und „ich bin 
nicht rassistisch, ich behandele alle gleich und sehe jeden als Mensch“. Tu-
poka Ogette beschreibt dieses Phänomen als „Happyland“ (vgl. Ogette 2019: 
67 f.). Dahinter steckt ein Bedürfnis, sich „richtig“ zu verhalten, das Positive 



131

K a p i t e l  4 :  Vo m  E s e l ,  d e r  e i n  P f e r d  s e i n  w o l l t e  –  D a z u g e h ö r e n ,  K i n d e r r e ch t e ,  I n k l u s i o n

zu wollen und zu tun. Die Position fühlt sich sicher an, bin ich doch stets auf 
der „guten Seite“, Rassismus und Ausgrenzung finden „woanders“ statt. Die-
ser Mechanismus verhindert jedoch einen ehrlichen, selbstkritischen und be-
wussten Umgang mit Diskriminierung, da ich a) nicht anerkenne, dass ich eine 
andere Person ausgrenzen kann, und b) nicht erkenne, dass ich von dieser 
Differenz profitiere – dass ich dadurch Privilegien habe, dass andere benach-
teiligt werden.
 

Weißsein im Kontext von Migration

Weiße Deutsche haben mitunter wenig Kenntnis über die Relevanz der Kate-
gorie Aufenthaltsstatus und können somit Lebensrealitäten der Betroffenen 
oft nicht nachvollziehen. Daran werden weiße Privilegien deutlich: Weiße El-
tern brauchen sich zum Beispiel keine Gedanken zu machen, ob ihr Kind in 
der Schule aufgrund seiner Herkunft defizitär gesehen wird oder ihre eigene 
Erziehungskompetenz aufgrund ihres Weißseins infrage gestellt wird. Viele 
weiße, deutsche, junge Erwachsene absolvieren nach der Schule ein Freiwil-
ligenjahr oder planen Urlaube auf anderen Kontinenten – junge Erwachsene 
aus außereuropäischen Ländern hingegen haben kaum Chancen, einen Frei-
willigendienst zu machen oder ein Tourist*innenvisum zu bekommen. Diese 
Schieflage hat Auswirkungen auf die weiße deutsche Sozialisation, da es als 
normal erlernt wird, selbst fast überall hingehen zu können, während den „An-
deren“ das Existenzrecht in Deutschland zum Beispiel in politischen Debatten 
oft abgesprochen wird. Im Widerspruch zu den Menschen- und Kinderrechten 
werden vielen Geflüchteten Grundrechte auf Bildung, Arbeit, Wohnen und vor 
allem sicheres Bleiberecht verwehrt.

In Yusufs Geschichte in Kapitel 4 wird deutlich, was es für Familien bedeuten 
kann, in oft jahrelanger Unsicherheit zu leben und von Grundrechten ausge-
schlossen zu sein. Abschiebung ist eine Bedrohung, die enorme Auswirkun-
gen auf die psychische Situation von Kindern und Erwachsenen hat (vgl. In-
ternational Women Space 2018). Viele Kinder müssen früh lernen, die eigene 
(Flucht-)Geschichte zu erzählen oder umzuerzählen, um nicht die ganze Fa-
milie in Gefahr zu bringen. Die Realität von Abschiebungen wird in Medien 
und politischen Debatten meist aus dem Blickwinkel des Staates und unter 
dem Titel „Migrationskontrolle“/ „Grenzschutz“ dargestellt. Damit werden 
die Lebensrealitäten der Betroffenen und die Auswirkungen von Abschiebun-
gen für diese ausgeblendet. Die Gewalt von Abschiebungen findet für viele 
Weiße „unterhalb der Wahrnehmungsebene“ statt und wird selten als grund-
sätzliches Unrecht empfunden oder als politisch veränderbar begriffen (vgl. 
Albrecht-Heide 1999: 168 ff.). Beim Thema Abschiebungsbedrohung werden 
Privilegien deutlich, deren Bewusstmachung weh tun kann: Weiße, deutsche 
Fachkräfte brauchen weder Angst vor Abschiebung zu haben noch davor, flüch-
ten zu müssen. Fachkräfte empfinden oft starke Gefühle wie Mitgefühl oder 
Hilflosigkeit, wenn eine Familie abgeschoben werden soll. Dies kann aller-



132

K a p i t e l  4 :  Vo m  E s e l ,  d e r  e i n  P f e r d  s e i n  w o l l t e  –  D a z u g e h ö r e n ,  K i n d e r r e ch t e ,  I n k l u s i o n

dings mitunter problematisch werden, wenn dabei die eigene „Betroffenheit“ 
in den Vordergrund rückt, obwohl sie selbst nicht von dieser existenziellen 
Bedrohung betroffen sind. Oft ist es schwer, zwischen Mitgefühl (Empathie) 
und Mitleid (Wahrnehmung der Betroffenen als passive Opfer) beziehungswei-
se eigener Hilflosigkeit (Überforderung) und Machtlosigkeit (Ausblenden der 
eigenen Handlungsfähigkeit) zu unterscheiden (vgl. von der Lühe: 161 ff.). Es 
bleibt eine Herausforderung, einen konstruktiven Weg auf dem schmalen Grat 
zwischen „Hilfe“ und Solidarität zu finden und sich der eigenen menschlichen 
und politischen Verantwortung zu stellen.
 

Weißsein in der pädagogischen Arbeit:  
Abschied von der Augenhöhe

Aufgrund der privilegierten und marginalisierten Positionen, die entlang von 
Rassismus und Aufenthaltsstatus im Kontext von Unterkünften für geflüchtete 
Menschen entstehen, ist eine Augenhöhe nicht möglich. Selbst das (ungefrag-
te) Unterstützen von Menschen, die von Diskriminierung betroffen sind, ohne 
die eigene dominante Position kritisch zu hinterfragen, reproduziert Pater-
nalismus. Hilfe kann mitunter die Machtasymmetrie verstärken. Die „Ande-
ren“ werden ausschließlich als „hilfsbedürftig“, nicht als handelnde Subjekte 
wahrgenommen, die helfende Person hingegen tritt quasi als „Retter*in“ auf 
und erhält Selbstbestätigung in ihrer Kompetenz (vgl. Amjahid 2017: 84f.).
 
Am Beispiel des Kapitels 5 im Kinderbuch wird deutlich, dass Paternalismus 
schnell in offenen Rassismus umschlagen kann, sobald sich die Adressat*in-
nen der Hilfe nicht den Erwartungen entsprechend verhalten, Hilfe ablehnen 
oder echte Mitbestimmung einfordern. Der Erzieher Paul erwartet Dankbar-
keit für das Öffnen des Spielzimmers und begründet dies mit angeblich nicht 
vorhandenen Kompetenzen der Kinder: „Das müssen die doch mal lernen. Re-
spekt und Dankbarkeit kennen die einfach nicht“ (Cool Kids & Trần 2000: 94). 
Diese Aussage offenbart eindeutig Vorurteile und einen herrschaftlichen Blick 
gegenüber den „Anderen“, über die bestimmt wird. Nachdem sich ein Konflikt 
entwickelt, fordert er, die Kinder sollen dahin („auf d[ie] Straße“) zurückgehen, 
wo sie hergekommen seien (Cool Kids & Trần 2000: 99). Hier zeigt sich erneut 
eine weiße Machtdemonstration: Anpassung wird als Bedingung für Mitbe-
stimmung vorausgesetzt. Eine positive Rolle nimmt hingegen die Heimleiterin 
ein. Sie hört den Kindern zu und ermutigt sie, ihre Forderungen und Wünsche 
aufzuschreiben. Dennoch handelt sie aus einer strukturellen Machtposition: 
Sie ist die Heimleitung und kann entscheiden, wie weiter mit den Forderungen 
umgegangen wird – wird die Kritik an Zuständen im Heim ernst genommen 
und werden weiterführende Schritte unternommen? Wer bestimmt darüber?
 



133

K a p i t e l  4 :  Vo m  E s e l ,  d e r  e i n  P f e r d  s e i n  w o l l t e  –  D a z u g e h ö r e n ,  K i n d e r r e ch t e ,  I n k l u s i o n

Wenn wir uns nicht auf Augenhöhe begegnen können – wie dann?

Um Schieflagen auf die Spur zu kommen, kann es hilfreich sein, die eigene 
Motivation kritisch zu hinterfragen (vgl. von der Lühe: 156): 

	p Bestätige ich mich mit meinem Handeln selbst als kompetentes Individu-
um – und inwieweit profitiere ich von meinem Handeln? 
	p Frage ich mein Gegenüber, ob meine Unterstützung erwünscht ist, und 

akzeptiere ich, wenn meine angebotene Unterstützung abgelehnt wird? 
	p Wer erhält durch bestimmtes Handeln oder bestimmte Aussagen welche – 

stärkenden oder schädlichen – Botschaften? 

In einigen Kitas wurden 2015/16 Kinder und Eltern angeregt, altes, nicht mehr 
benötigtes Spielzeug auszusortieren, um dies an Sammelunterkünfte für ge-
flüchtete Kinder zu spenden. Die (weißen,) deutschen Kinder erhalten dadurch 
die Botschaft: „Das, was ich nicht mehr brauche, ist gut genug für die ‚An-
deren‘.“ Selbstwirksamkeitserfahrungen für privilegierte Kinder werden mit 
ihrer Überlegenheit über andere Kinder ermöglicht.
 
Kinder und Familien brauchen Professionelle, die sich ihrer eigenen Sozia-
lisation und ihrer Privilegien bewusst sind und Familien darin unterstützen, 
Unterschiede als normal wahrzunehmen und Ungerechtigkeiten benennen zu 
können (vgl. Wagner S. 2001: 3 ff.). Diskriminierungskritisches Handeln bedeu-
tet daher zunächst, sich auf den Weg des Lernens zu begeben, einen Teil des 
dominanten Wissens zu verlernen und sich Wissen über Rassismus und ande-
re diskriminierende Denk- und Handlungsweisen anzueignen. Dafür müssen 
weiße Pädagog*innen sich ihrer Privilegien bewusst werden und anerkennen, 
dass sie rassistisch denken und handeln können. In diesem Lernprozess ist es 
sinnvoll, Hindernisse auf dem Weg als wichtige Erfahrungen anzunehmen und 
sich auch Infragestellungen zu erlauben, die das eigene Selbstbild erschüt-
tern. Wenn dies gelingt, kann ich mir als weiße Person schrittweise mehr Mög-
lichkeiten erarbeiten, Solidarität in der Zusammenarbeit mit Familien – auch 
ohne Augenhöhe – zu leben. Also: Habt den Mut, Euch irritieren zu lassen!
 



134

K a p i t e l  4 :  Vo m  E s e l ,  d e r  e i n  P f e r d  s e i n  w o l l t e  –  D a z u g e h ö r e n ,  K i n d e r r e ch t e ,  I n k l u s i o n

Quellen

•	 Albrecht-Heide, Astrid (1999): Unterhalb der Wahrnehmungsebene. Oder: 
Der Verlust des Mitgefühls. In: Osterkamp, Ute (Hrsg.): Forum Kritische 
Psychologie 41. Selbsterfahrung Praxiserfahrung Abschiebepraxis. Ham-
burg: Argument Verlag, 168-177.

•	 Amjahid, Mohamed (2017): Unter Weißen. Was es heißt, privilegiert zu sein. 
München: Hanser Verlag.

•	 Derman-Sparks, Louise: Vorurteilsbewusste Bildung und Erziehung für 
Alle. Vortrag. https://situationsansatz.de/publikationen/baustelle- 
inklusion-vortrag-vorurteilsbewusste-bildung-und-erziehung-fuer- 
alle-von-louise-derman-sparks/ [Letzter Aufruf 26.09.2022].

•	 International Women Space (Hrsg.) (2018): We exist, we are here. Refugee 
women in Germany tell their stories. Erhältlich unter  
https://iwspace.de/shop/we-exist/ [Letzter Aufruf 05.10.2022].

•	 Morrison, Toni (1994): Im Dunkeln spielen. Weiße Kultur und literarische 
Imagination. Essays. Reinbek: Rowohlt Verlag.

•	 Ogette, Tupoka (2019): Exit Racism. Rassismuskritisch denken lernen. 
Münster: Unrast Verlag.

•	 Von der Lühe, Sabine (1999): Begegnung mit deutscher Geschichte in der 
Gegenwart. Protokoll einer Abschiebung. In: Osterkamp, Ute (Hrsg.): Forum 
Kritische Psychologie 41. Selbsterfahrung Praxiserfahrung Abschiebepra-
xis. Hamburg: Argument Verlag, 153-167.

•	 Wachendorfer, Ursula (2006): Weiß-Sein in Deutschland. Zur Unsichtbar-
keit einer herrschenden Normalität. In: Arndt, Susan (Hrsg.): Afrikabilder. 
Studien zu Rassismus in Deutschland. Studienausgabe. Münster: Unrast 
Verlag Münster.

•	 Wagner, Petra (2001): Kleine Kinder, keine Vorurteile? Vorurteilsbewusste 
Pädagogik in Kindertageseinrichtungen. https://situationsansatz.de/ 
publikationen/kleine-kinder-keine-vorurteile-vorurteilsbewusste- 
paedagogik-in-kindertageseinrichtungen/ [Letzter Aufruf 05.10.2022].

•	 Wollrad, Eske (2005): Weißsein im Widerspruch. Feministische Perspekti-
ven auf Rassismus, Kultur und Religion. Königstein: Ulrike Helmer Verlag.

https://situationsansatz.de/publikationen/baustelle-inklusion-vortrag-vorurteilsbewusste-bildung-und-erziehung-fuer-alle-von-louise-derman-sparks/
https://situationsansatz.de/publikationen/baustelle-inklusion-vortrag-vorurteilsbewusste-bildung-und-erziehung-fuer-alle-von-louise-derman-sparks/
https://situationsansatz.de/publikationen/baustelle-inklusion-vortrag-vorurteilsbewusste-bildung-und-erziehung-fuer-alle-von-louise-derman-sparks/
https://iwspace.de/shop/we-exist/
https://situationsansatz.de/publikationen/kleine-kinder-keine-vorurteile-vorurteilsbewusste-paedagogik-in-kindertageseinrichtungen/
https://situationsansatz.de/publikationen/kleine-kinder-keine-vorurteile-vorurteilsbewusste-paedagogik-in-kindertageseinrichtungen/
https://situationsansatz.de/publikationen/kleine-kinder-keine-vorurteile-vorurteilsbewusste-paedagogik-in-kindertageseinrichtungen/


135

K a p i t e l  4 :  Vo m  E s e l ,  d e r  e i n  P f e r d  s e i n  w o l l t e  –  D a z u g e h ö r e n ,  K i n d e r r e ch t e ,  I n k l u s i o n

A R B E I T S B L A T T

Methode: Reflexionsfragen

Zielgruppe: weiße pädagogische Fachkräfte
Anzahl/Größe: Einzelarbeit oder Kleingruppe von circa 2-5
Dauer: circa 1,5 Stunden
Material und Vorbereitung: Reflexionsfragen ausdrucken und verteilen
Ziele: Sensibilisierung zum Thema Weißsein und Privilegien
Inhalte: Selbstreflexion zum Thema Weißsein in Verbindung mit der eigenen 
pädagogischen Rolle sowie dem Kinderbuch.

Die folgenden Fragen können in Einzelarbeit bearbeitet werden. Machen Sie 
sich Notizen in einem Lerntagebuch oder begeben Sie sich mit einer Frage, die 
Sie besonders interessiert, auf einen Reflexionsspaziergang.

Alternativ können die Fragen zu zweit oder in Kleingruppen von weißen Fach-
kräften (mit sicherem Aufenthalt/ deutschem Pass) bearbeitet werden. Tau-
schen Sie sich über die Fragen aus. Achten Sie dabei darauf, dass Sie einander 
nicht bewerten, sondern sich über Ihre jeweiligen Erfahrungen austauschen. 
Jede Person entscheidet, welche Erfahrungen sie teilen möchte.

Anschließend können Sie die Reflexionen auswerten: Welche Fragen sind Ih-
nen schwer gefallen/ haben Sie irritiert und warum? An welchen Stellen ha-
ben Sie gemerkt, dass Ihnen Wissen fehlt/ Perspektiven fehlen oder Sie sich 
weiter informieren möchte?

 
Fragen zum Weißsein

	p Wann haben Sie gemerkt, dass Sie weiß sind?
	p Was für Erfahrungen verbinden Sie mit Ihrem Weißsein?
	p Welche Privilegien fallen Ihnen auf?
	p Wann sind Sie in Ihrer Arbeit auf Irritationen im Kontext von Kultur/Religi-

on/Aufenthalt/Rassismus gestoßen?
	p Wo trauen Sie sich, rassistischen Aussagen und Handlungen zu wider-

sprechen?
	p Wo trauen Sie sich nicht, rassistischen Aussagen zu widersprechen und 

warum?
	p Trauen Sie sich genauso wenig, Aussagen von Schwarzen/PoC zu wider-

sprechen, wenn Sie sie undifferenziert finden?
	p Wie können Sie mit Ihren Privilegien konstruktiv umgehen?

Fragen zu Flucht und Migration

	p Haben Sie private und/oder berufliche Kontakte zu Menschen ohne siche-
ren Aufenthalt?
	p Welche Gefühle lösen die Worte Abschiebung, Deportation, Vertreibung 

und Rückführung bei Ihnen aus und womit verbinden Sie diese Begriffe?



136

K a p i t e l  4 :  Vo m  E s e l ,  d e r  e i n  P f e r d  s e i n  w o l l t e  –  D a z u g e h ö r e n ,  K i n d e r r e ch t e ,  I n k l u s i o n I n k l u s i o n

A R B E I T S B L A T T

	p Wer beurteilt wie, ob Menschen einen „guten“ Grund haben, zu kommen 
oder zu gehen?
	p Was wissen Sie über Kriege/Konflikte/Herkunftsregionen der Familien, 

mit denen Sie arbeiten, und woher haben Sie dieses Wissen?
	p Welche Erfahrungen haben Sie mit Sammelunterkünften gemacht?

Fragen zur eigenen/kollektiven pädagogischen Arbeit (im Team)

	p Welche Familien nehme Sie als „anders als Sie selbst“ wahr? Was wissen 
Sie über Lebenssituationen, Perspektiven und Diskriminierungserfahrun-
gen von Familien?
	p Wo begegnet Ihnen Weißsein/Deutschsein/Einsprachigkeit etc. als Norm?
	p Wie zeigt sich dies in Ihrer pädagogischen Einrichtung in Personal, Aus-

stattung und im pädagogischen Alltag?
	p Wo haben geflüchtete Menschen Beteiligungsmöglichkeiten jenseits der 

Erfahrung, geflüchtet zu sein?
	p Welche Zugehörigkeiten sind in Ihrem Team vorhanden – welche fehlen?
	p Inwiefern sind Rassismus und kritisches Weißsein Thema in Ihrem Team?
	p Wo haben Sie paternalistisch/rassistisch gehandelt?
	p Welche Gefühle löst es bei Ihnen aus, wenn Sie merken, rassistisch 

gehandelt zu haben, oder wenn jemand äußert, dass Sie sich rassistisch 
verhalten habe?
	p Zu welchen Themen möchten Sie sich weiter informieren?
	p Was möchten Sie in Ihrer Arbeit verändern? Was brauchen Sie dazu? Wie 

könnte ein erster Schritt aussehen?
 

Fragen zum Buch

Wählen Sie ein Kapitel oder eine Textstelle, die Sie besonders berührt oder 
irritiert hat, und analysieren Sie die dargestellten Situationen:

	p Wo wird Diskriminierung und Privilegierung deutlich?
	p Wo entdecken Sie aktive Handlungen von Kindern und ihren Familien, mit 

den Situationen selbstbestimmt umzugehen?
	p Wo tappen Sie in die „Mitleidsfalle“ beim Lesen der Geschichten?
	p Welche Möglichkeiten sehen Sie, auf eine konstruktive Weise mit Ihren 

Gefühlen umzugehen, beziehungsweise wie könnte eine kritisch weiße 
Reaktion aussehen?



137

Kapitel 5: Genug ist genug! – Empowerment
Zusammenfassung von Majd Mardini
Die Kinder sammeln sich vor dem Spielzimmer, das geschlossen ist. Katrin, die Betreuerin, bedauert 
die Verspätung und öffnet die Tür. Paul, der Betreuer, ärgert sich über das Gewusel und die Lautstärke 
der Kinder. Er nimmt Kindern den Ball für den Tischkicker ab. Die Kinder werden wütend und Paul 
fängt an, sie anzuschreien. Adrian (ein Kind) nimmt heimlich den Ball, um eine Partie zu Ende zu spie-
len. Paul packt Adrian am Arm und will ihn aus dem Zimmer werfen. Dabei fällt Adrian hin und verletzt 
sich am Kopf. Viele Kinder kommen, um Adrian zu helfen und nach ihm zu sehen. Es zeigt sich, dass 
sehr viele Kinder Probleme mit Paul haben. Sie haben genug von ihm. Gemeinsam organisieren sie 
eine Demonstration gegen ihn und viele Kinder unterstützen den Protest im Heim. Die Kinder bitten 
die Leitung, Paul zu feuern. Aber so einfach kann diese ihn nicht rausschmeißen. Durch den Frust 
beginnen die Kinder, schlechte Dienste und Regeln in Unterkünften aufzuzählen. Die Kinder fangen 
an, über ihre Wünsche zu sprechen. Sie versprechen sich, dass wenn sich nichts ändert, sie wieder 
demonstrieren gehen.



138

K a p i t e l  5 :  G e n u g  i s t  g e n u g !  –  E m p o w e r m e n t

5.1 Genug ist genug! Empowerment und Reflexionen  
für eine machtkritische Praxis

Olenka Bordo Benavides

In diesem Beitrag beschäftige ich mich mit Empowerment in der pädagogi-
schen Praxis. Ich beziehe mich dabei auf Berichte von (jungen) diskriminie-
rungserfahrenen Handlungsakteur*innen. Eine empowernde, machtkritische 
Praxis ist wichtig, da Diskriminierung eine Wirkung auf Subjekte, Menschen-
gruppen und Communities hat.
Der Beitrag handelt von Rassismus- und Diskriminierungskritik aus einer in-
tersektionalen Perspektive. Dies steht im Zusammenhang mit der Einhaltung 
von Menschen- und Kinderrechten.
 

1. Leute, das lassen wir uns nicht mehr gefallen

Das Kapitel „Genug ist Genug!“ im Kinderbuch erzählt über Resilienz, Selbst-
ermächtigung und Kollektivität. Junge Menschen sind darin Protagonist*innen 
und Handlungsakteur*innen. Sie zeigen Expert*innenwissen über ihre eigenen 
Anliegen. Aus der Analyse der erlebten Situationen leiten sie Handlungsstra-
tegien zur Veränderung ab:
•	 im Kollektiv agieren,
•	 auf das gewaltvolle Handeln einer Fachkraft hinweisen,
•	 das eigene Anliegen in verschiedenen Formen äußern,
•	 sich an eine höhere Instanz wenden,
•	 demonstrieren.
 
Genug ist Genug! zeigt emanzipatorische, empowernde Momente. Die selb-
storganisierte Kindergruppe schafft es, sich gegen einen ungerechten Um-
gang und für mehr Autonomie einzusetzen. Auch wenn die Reaktionen auf das 
Anliegen der Kinder zunächst von Dominanz geprägt sind, werden im weite-
ren Verlauf Dialogmomente geschaffen, in denen das widerständige Handeln 
der Kinder einen Raum bekommt. Die Geschichte zeigt auf, dass durch (Hand-
lungs-)Macht widerständiges Verhalten möglich wird.
 

2. Empowerment

„Empowerment in Bildungseinrichtungen als Teil des pädagogischen 
Handelns bedeutet, die eigene Handlung zu reflektieren, junge Men-
schen so anzunehmen, wie sie sind, und sie dabei zu begleiten, selbst-
ständiger, stärker und sicherer zu werden, also Selbstermächtigung. 
Ein Empowerment-Ansatz ermöglicht ein respektvolles Miteinander 
und kann Ausschlussmechanismen entgegenwirken.“ 
(Bordo Benavides 2020: 68)

j Fachtext



139

K a p i t e l  5 :  G e n u g  i s t  g e n u g !  –  E m p o w e r m e n t

Empowerment als Praxis-Ansatz bietet eine Stärkung der Ressourcen und 
Kompetenzen an. Dabei werden Handlungsräume geschaffen, in denen Kinder 
und Jugendliche Unterstützung erhalten und nicht aufgrund von Rassismus 
und Diskriminierung in ihren Entwicklungsprozessen gehemmt werden. Die 
eigenen Möglichkeiten und Privilegien werden genutzt, um (junge) Menschen 
zu unterstützen (Powersharing). Zum Beispiel von der Fachkraft, um wider-
ständiges Handeln zu ermutigen. Dafür braucht es unbedingt einen sicheren 
Rahmen, da widerständiges Handeln oft (institutionell) sanktioniert wird. Eine 
machtkritische Praxis im Bildungsbereich braucht empowernde Räume. Em-
powerment-Ansätze wiederum bedürfen einer machtkritischen Einrahmung 
und das Wissen über Diskriminierungen, Rassismus, Macht- und Dominanz-
verhältnisse sowie gesellschaftliche Positionierungen und Strukturen.

Definition

Empowerment wird verschieden verwendet. In diesem Material ist Em-
powerment ein politisches Konzept, welches die Situation diskriminier-
ter Personen(gruppen) in den Blick nimmt. Es ist keine rein individuelle 
Stärkung, sondern vielmehr geprägt durch die Auseinandersetzung mit 
Macht, Unterdrückung und kollektiven Strategien, für die Überwindung 
des Status Quo. 

Empowerment und Veränderungen sind ineinander verwoben. Empower-
ment setzt die Auseinandersetzung mit Handlungsperspektiven innerhalb von 
Machtverhältnissen voraus. Die häufig verhandelte Selbstbemächtigung führt 
zu Erweiterung der Teilhabe, Handlungsperspektiven, Stärkung und zum Ver-
stehen, inwiefern Strukturen zur Ausgrenzung führen, und das eigene Sein 
mitbedingen. Der erfahrenen Handlungsohnmacht und verinnerlichten Unter-
ordnung wird durch Empowermentprozesse begegnet – und das auf verschie-
dene Art und Weise:
„Vor diesem Hintergrund bildet er für PoC ein wichtiges, philosophisches, 
praktisches, politisches Instrument für die politische Selbstorganisierung, 
für die Entwicklung einer kollektiven Kultur des selbstbewussten Wider-
stands gegen Ungleichheit sowie rassistische und diskriminierende soziale 
Gewalt- und Unterdrückungsstrukturen und für die Selbststärkung, Selbst-
bestimmung und Partizipation im Sinne individueller und gesellschaftspoliti-
scher Veränderung.“ (Can 2011: 589)



140

K a p i t e l  5 :  G e n u g  i s t  g e n u g !  –  E m p o w e r m e n t

Hinweise zum Weiterlesen

•	 Bordo Benavides, Olenka (2018): Empowerment mit Kindern und 
Reflexionen für die pädagogische Arbeit. In: Institut für den Situa-
tionsansatz/Fachstelle Kinderwelten (Hrsg.): Inklusion in der Fort-
bildungspraxis: Lernprozesse zur Vorurteilsbewussten Bildung und 
Erziehung begleiten. Ein Methodenhandbuch. Berlin: Wamiki, 44-48.

•	 Chehata, Yasmine/Jagusch Birgit (Hrsg.) (2020): Empowerment und 
Powersharing. Ankerpunkte – Positionierungen – Arenen. Weinheim, 
Basel: Beltz/Juventa.

•	 Nguyen, Toan Quoc; Ely Almeida, Ely; Tran, Linh (2020): Rassismus- 
erfahrungen und Empowerment in der Schule. In: Grünheid, Irina; 
Nikolenko, Anna; Schmidt, Bozzi (Hrsg.): Bildung – für alle? Kritische 
Impulse für eine inklusive Schule in der Migrationsgesellschaft. Ein 
Dossier. Landesarbeitsgemeinschaft politisch-kulturelle Bildung 
Sachsen e. V.: 61-78. 
https://www.pokubi-sachsen.de/media/49/Dossier.pdf  
[Letzter Aufruf 05.10.2022].

3. Rassismus- und diskriminierungskritische Einrahmung

Die Situation von Kindern und Jugendlichen mit Fluchterfahrung in Bildungs-
kontexten ist strukturell von Ausschlüssen geprägt. In Bildungseinrichtun-
gen und Heimen agieren Menschen mit unterschiedlichen gesellschaftlichen 
Positionierungen. Dort können Menschen Handlungsstrategien entwickeln, 
Beziehungen aufbauen oder Anerkennung erleben. Auch können sie dort 
Aberkennung oder Ungerechtigkeiten erfahren. In meiner Tätigkeit als Antidis-
kriminierungsbeauftragte berichten mir Rassismus- und Diskriminierungser-
fahrene über ihre Erlebnisse in Bildungsorten. Ihnen wird zum Beispiel oft 
die Möglichkeit verwehrt, einen Platz in Bildungseinrichtungen zu erhalten. 
Gleichzeitig existiert ein Zwang, junge Kinder in einer Vorschule anzumelden. 
Weitere Berichte gibt es bezüglich langer Wartezeiten auf den Schulbesuch 
und über den Verbleib in sogenannten Willkommensklassen, in denen Kinder 
mit Fluchterfahrung sehr oft beschult werden. Kinder und Jugendliche be-
richten, dass sie geschubst werden oder Fachkräfte und andere Kinder über 
sie lachen, wenn sie oder ihre Familien Deutsch „mit Akzent“ sprechen. Eltern 
berichten, dass sie nicht ernstgenommen werden oder dass sie vor ihren Kin-
dern angeschrien werden.

https://www.pokubi-sachsen.de/media/49/Dossier.pdf


141

K a p i t e l  5 :  G e n u g  i s t  g e n u g !  –  E m p o w e r m e n t

Beratungsstellen (Berlin):

•	 Kinder vor Diskriminierung schützen:  
https://kids.kinderwelten.net/de/ [Letzter Aufruf 27.9.2022]

•	 Each One Teach One:  
www.eoto-archiv.de/antidiskriminierungsberatung/  
[Letzter Aufruf 27.9.2022

•	 Anlauf- und Fachstelle für Diskriminierungsschutz an Schulen und 
Kitas in Friedrichshain-Kreuzberg: www.auf-fk.de  
[Letzter Aufruf 27.9.2022

3.1 Wirkung

Diskriminierung wirkt sich in negativer Form auf das Wohl des Kindes aus, 
unabhängig davon, ob eine diskriminierende Handlung beabsichtigt oder un-
beabsichtigt war. Grundbedürfnisse von Kindern werden dabei missachtet, 
wie die sozial-emotionalen Bedürfnisse nach Bindung, Empathie, positiver 
und sicherer Gemeinschaftszugehörigkeit oder Entwicklung eines positiven 
Selbstkonzeptes sowie Wertschätzung und Anerkennung der eigenen Iden-
titäten und Merkmale. Fehlt der Schutz dieser Grundbedürfnisse wirkt sich 
dies stark auf Identitätsentwicklungsprozesse aus. Diskriminierungen defi-
niere ich daher in ihren unterschiedlichen Ausprägungen auch deshalb als Ge-
walt, weil ihre Auswirkungen ähnlich sind wie die von anderen Gewaltformen, 
ob in psychischer oder physischer Form. Die Diplom-Psychologin Stephanie 
Cuff-Schöttle formuliert, dass rassismuserfahrene Kinder auf rassistische 
Angriffe mit mehreren Symptomen reagieren. Diese Angriffe werden dabei 
als Bedrohungssituationen wahrgenommen (vgl. Bordo Benavides 2021a).

3.2 Professionelle Haltung – Machtkritische Reflexionen

Kinder und Jugendliche erleben in Bildungsinstitutionen Diskriminierung als 
Normalität und Alltagserfahrung und ein Ambiente, in dem Diskriminierungs-
kritik und deren Benennung kaum Platz hat.

Wenn keine machtkritischen Reflexionsräume bestehen, werden anhand von 
Vorurteilen und diskriminierenden Denkweisen, Ungleichheiten geschaffen. 
Da in pädagogischen Kontexten kaum Übung darin besteht, Diskriminierung, 
ob individuell oder innerhalb eines Teams, zu thematisieren, fällt es vielen 
Professionellen schwer, rassistische und diskriminierende Vorfälle wahrzu-
nehmen oder damit angemessen umzugehen. Dies geht allzu oft mit einer 
Relativierung beziehungsweise Verdrängung einher und diskriminierende Si-
tuationen werden ignoriert: „Sie [die Fachkräfte] passen nicht auf uns auf“, 
erklärt mir eine Gruppe von Grundschulkindern. Es geht um rassistische und 

https://kids.kinderwelten.net/de/
www.eoto-archiv.de/antidiskriminierungsberatung/
www.auf-fk.de


142

K a p i t e l  5 :  G e n u g  i s t  g e n u g !  –  E m p o w e r m e n t

sexistische Situationen in der Schule. „Sie sagen zu uns, wir sollen das selber 
regeln, oder: geht spielen!“, erzählen die Kinder weiter. Dadurch werden Ras-
sismus und Diskriminierungen für alle Beteiligten normalisiert und als indi-
viduelles Thema abgetan, was Kinder alleine bewältigen müssen. Daher sind 
Räume und Prozesse nötig, in denen Reflexionsmöglichkeiten selbstverständ-
lich sind, in denen die Handlung und Haltung reflektiert werden kann und die 
(eigene) Wahrnehmung geübt wird, um Diskriminierung und Unterdrückung 
erkennen und einordnen zu können (vgl. Kinder/ Piesche 2020).

3.3 Dominanzverhältnisse

In der Geschichte „Genug ist genug!“ werden die Appelle der Kinder nicht 
wahrgenommen, der Hinweis der Fachkraft Katrin wird ignoriert. Vielmehr 
werden Kinder gewaltvoll behandelt, ihre widerständigen Aktionen bestraft. 
Das sind einprägsame Unterdrückungserfahrungen. Sich an die Regeln zu 
halten, wie es die Fachkraft Paul fordert – zum Beispiel durch „Kein Essen 
im Kinderzimmer, … zieht eure Schuhe aus!“ (Cool Kids & Trần 2000: 94) – 
scheint wichtiger zu sein, als die Bedürfnisse der Kinder. Kommen sie diesen 
Aufforderungen nicht nach, werden weitere unterdrückende, diskriminieren-
de Handlungen ausgeübt. Dadurch gibt es keine Möglichkeit respektvoll zu 
verhandeln oder gar zu kommunizieren. Die Fachkraft benennt die Regeln. 
Die Kinder äußern ihre Anliegen und Bedürfnisse. Sie werden ignoriert. Die 
Situation spitzt sich zu.

Achtung! 

Ein willkürliches Verhalten, das auf Dominanzverhältnisse hindeutet, 
liegt vor, wenn junge Menschen nicht respektiert werden, von ihnen 
aber gleichzeitig erwartet wird, dass sie sich respektvoll verhalten. An-
schreien zum Beispiel ist leider eine oft genutzte Strategie von Erwach-
senen gegenüber Kindern. Sie bezeugt eine Machtposition, in der sich 
die Person befindet, die die Macht hat, andere anschreien zu dürfen. 
Dazu kommt, dass Erwachsene meist davon ausgehen, dass sie auf-
grund des Lebensalters besser wissen, was für junge Menschen gut ist 
(Adultismus).

> Aus welcher Dominanzposition wird agiert und bestimmt? 
> Werden (strukturbehaftete) Hierarchien reflektiert?



143

K a p i t e l  5 :  G e n u g  i s t  g e n u g !  –  E m p o w e r m e n t

3.4 Reproduktion von Diskriminierung

Achtung! 

Die eigenen (Erfolgs)Erfahrungen mit Machtgefällen, Dominanz und 
gesellschaftlichen Bewertungen sowie mit diskriminierenden und 
machtunkritischen Inhalten und Handlungen in unseren Interaktionen 
oder während der Bildungslaufbahn qualifizieren uns zur aktiven Be-
teiligung an der Aufteilung in „wir“ und „ihr“ und nicht zuletzt an der 
Reproduktion von Ungleichheiten (vgl. Maisha Auma 2012).

Von Jung auf wird uns vermittelt, wie bestimmte Menschen(gruppen) sind. 
Uns wird beigebracht in Kategorien zu denken und Menschen aufgrund ihrer 
Identitätsaspekte und (vermeintlichen) Familienkulturen zu differenzieren, 
gar zu etikettieren. Das geschieht zum Beispiel durch Erzählungen, Lieder, 
Bücher, Werbung, Spiele oder Filme. Häufig sind diese Inhalte geprägt von 
Verallgemeinerungen, die auf stereotypen beziehungsweise diskriminieren-
den, bewertungsbeladenen Darstellungen von Menschen und Menschengrup-
pen basieren. Daraus entstehen Vorurteile aber auch rassistische und dis-
kriminierende Annahmen, Denk- und Verhaltensweisen. Ebenso lernen wir 
bereits in der frühen Kindheit, wie Macht funktioniert, und wie wir uns an 
gesellschaftliche Erwartungen anpassen können, um uns darin vermeintlich 
gut zurechtzufinden. Das prägt das Selbst- und Weltbild von Menschen und 
beruht keineswegs „nur“ auf Einzelerfahrungen, sondern wird vielmehr sys-
tematisch normalisiert und eingeschrieben in Gesetzen, Bildungsplänen und 
Gesellschaft.

Diskriminierende Mechanismen und Handlungen zu verstehen, sich selbst da-
rin zu verorten und die darin implizierte Haltung zu reflektieren ist die Grund-
voraussetzung für empowernde Räume und für eine machtkritische Haltung 
im professionellen Verständnis.
 

3.5 Analyse

In „Genug ist genug!“ werden Kinder als „die Anderen“ etikettiert. Diese Eti-
kettierung konstruiert gegensätzliche Gruppen („wir“ versus „ihr“), die in sich 
vermeintlich homogen sind und in Opposition zueinanderstehen („Ihr seid 
nicht wie wir“; „Eure Kultur ist anders als unsere“).

Eine Analyse der Sprachhandlung der Fachkraft Paul, soll dabei helfen, das 
zu verstehen. „Die müssen das doch mal lernen. Respekt und Dankbarkeit 
kennen die einfach nicht“ (Cool Kids & Trần 2000: 94). „Die“ steht für die „An-
deren“. Die dadurch geschaffene Gegensätzlichkeit stärkt eine einseitige Un-



144

K a p i t e l  5 :  G e n u g  i s t  g e n u g !  –  E m p o w e r m e n t

terscheidungsarbeit anstatt Vielfalt. Auf der einen Seite befinden sich die, die 
es gelernt haben (und es nicht beweisen müssen) und denen „Respekt und 
Dankbarkeit“ entgegengebracht wird („wir“). Auf der anderen Seite sind „die“, 
die etwas lernen müssen („ihr“), die in der Bringschuld stehen, dankbar zu 
sein, und dadurch eine Art Bittstellung einnehmen müssen. Die Aussagen  
„Da, wo ihr herkommt“ (Cool Kids & Trần 2000: 99) bedeutet: Du bist hier nicht 
zugehörig, du solltest „da“ sein (wo du herkommst). Sie vermittelt: Hier hast 
du dich so, wie ich/wir es bestimmen, zu verhalten. Was wiederum durch oben 
genannte Aussage „Die müssen das doch mal lernen“ (Cool Kids & Trần 2000: 
94) verstärkt wird.

Gegensatzpaare (binäre Einordnungen), wie Erwachsene*r – Kind, deutsch – 
fremd, monolingual – mehrsprachig, wir – „die Anderen“, schaffen innerhalb 
von Institutionen eine vermeintliche Normalität, die kaum hinterfragt wird. 
Diese kann aber durch Verhaltensweisen von (pädagogischen) Fachkräften 
gestärkt oder durch eine machtkritische Praxis hinterfragt werden.

	p Welche Entscheidungen werden aufgrund dieser Unterscheidungspraxis 
getroffen und mit welchen Konsequenzen für die „Ihrs“ und „Wirs“? 
	p Wie verwenden Sie als Fachkraft diese Unterscheidungsformeln in Ihrer 

Alltagspraxis?

Zu problematisieren sind auch Aussagen, die eine existenzielle Bedrohung be-
inhalten: „Dann kannst du mit deiner Familie auf der Straße schlafen! Da, wo 
ihr herkommt.“ (Cool Kids & Trần 2000: 99) Diese unverhältnismäßige Aussa-
ge zeigt eine diskriminierende Haltung und eine dominante Machtausübung. 
Wohnverhältnis und Rückführung werden als mögliche Sanktionen insinuiert: 
Das geschieht „dann“, wenn „sie“ sich „hier“ nicht adäquat verhalten. Solch 
eine Strafandrohung ist gewaltvoll, verunsichernd und reproduziert unver-
mittelt einen problematischen gesellschaftlichen Diskurs. Daher braucht es 
Fachkräfte, die in solchen Situationen ihre diskriminierungskritische Haltung 
zeigen und ihre Handlungsmacht nutzen und wie oben genannte Grundschul-
kinder es formulieren: die „auf uns [Kinder] aufpass[en]“.



145

K a p i t e l  5 :  G e n u g  i s t  g e n u g !  –  E m p o w e r m e n t

4. Genug ist Genug! –  
Empowerment als professionelle machtkritische Praxis

Empowerment bedarf eine professionelle, diskriminierungs- und rassismus-
kritische Praxis, die Selbstbestimmung und Gleichberechtigung anstrebt. In 
der rassismus- und diskriminierungserfahrene (junge) Menschen als Han-
delnde respektiert werden, unabhängig von ihren (vermeintlichen) Identitäts- 
aspekten und Familienkulturen. Und in der ihre Interessen, Anliegen und Be-
dürfnisse sowie Selbstpositionierungen Beachtung finden und nicht in Frage 
gestellt werden. Eine empowernde Praxis begünstigt Partizipation und stärkt 
Prozess- und Weiterentwicklungswege. Dies wiederum wirkt sich positiv auf 
Identitätsentwicklungsprozesse von Kindern und Jugendlichen aus und sensi-
bilisiert für eine diskriminierungsärmere Gesellschaft.

Unsere Gesellschaft braucht politische Maßnahmen, durch die ausreichend 
Ressourcen bereitgestellt werden für (Bildungs-)Räume, so dass in diesen 
für Professionelle eine machtkritische Perspektive und Praxis zur Selbstver-
ständlichkeit wird.

Wir brauchen Räume, in denen die vorhandene Resilienz und Handlungsstra-
tegien jungen Akteur*innen anerkannt werden und in denen die Aktivierung 
von Ressourcen Alltag ist. In denen sie mit ihren Anliegen gestärkt werden 
und in denen gemeinsame Reflexionsmomente im Kollektiv („wir“) Platz ha-
ben. In denen Verhandlungsmöglichkeiten in einem zugewandten Rahmen 
angeboten werden können, der einladend wirkt anstatt auf einer Gehorsam 
fordernden Haltung zu beharren.

Wir brauchen Räume für Widerstand und Empowerment-Ansätze, Genug ist 
genug!



146

K a p i t e l  5 :  G e n u g  i s t  g e n u g !  –  E m p o w e r m e n t

Quellen

•	 Auma, Maisha (Eggers, Maureen Maisha) (2012): Gleichheit und Differenz 
in der frühkindlichen Bildung – Was kann Diversität leisten? In: Brilling, 
Julia/Gregull, Elisabeth/Heinrich-Böll-Stiftung (Hrsg.): DOSSIER Diversität 
und Kindheit – Frühkindliche Bildung, Vielfalt und Inklusion.  
https://heimatkunde.boell.de/de/2012/08/01/gleichheit-und-differenz-der- 
fruehkindlichen-bildung-was-kann-diversitaet-leisten [Letzter Aufruf 
05.10.2022].

•	 Bordo Benavides, Olenka (2020): Empowerment in der pädagogischen 
Praxis. In: Richter, Sandra: Vorurteilsbewusste Bildung & Erziehung in der 
Kita. Kita aktuell spezial, 68-69.

•	 Bordo Benavides, Olenka (2021): Diversität und machtkritische politische 
Bildung mit Kindern. Mit jungen Menschen auf dem gemeinsamen Weg, 
sich politisch zu bilden. In: Brokmeier, Boris/Rosenzweig, Beate (Arbeits-
kreis deutscher Bildungsstätten e. V., AdB): Politische Bildung mit Kindern 
entwickeln und gestalten. Außerschulische Bildung 2/2021, 27-33.

•	 Bordo Benavides, Olenka (2021a):  Über die Notwendigkeit Antidiskrimi-
nierung als Kinderschutz in der frühkindlichen Bildung zu implementieren. 
Kita aktuell Recht.

•	 Can, Halil (2011): Empowerment – Selbstbemächtigung in People of Co-
lor-Räumen. In: Arndt, Susan; Ofuatey-Alazard, Nadja (Hrsg.): Wie Rassis-
mus aus Wörtern spricht. (K)Erben des Kolonialismus im Wissensarchiv 
deutsche Sprache. Münster: Unrast, 587-590.

•	 Cuff-Schöttle, Stephanie (2021): Rassismus gegen Kinder und Jugendliche 
– Eine Analyse aus psychologischer Sicht. Berlin. Online verfügbar unter: 
https://stephaniecuff.com/rassismus-gegen-kinder-und-jugendliche- 
eine-analyse-aus-psychologischer-sicht/ [Letzter Aufruf  05.10.2022].

•	 Cool Kids/Trần, Hoa Mai (2020): Wir Kinder aus dem FlüchtlingsHeim.  
Viel & Mehr: Berlin.

•	 Ebd. (2020): Genug ist genug! Viel & Mehr: Berlin, 93-114.
•	 Crenshaw, Kimberlé (2019): Warum Intersektionalität nicht warten 

kann. https://www.gwi-boell.de/de/2019/05/20/warum-intersektionali-
taet-nicht- 
warten-kann [Letzter Aufruf 05.10.2022].

•	 Kinder, Katja/Piesche, Peggy (2020): Wahrnehmung – Haltung – Handlung. 
Diskriminierungskritische Bildungsarbeit: Eine prozessorientierte Inter-
vention. RAA Berlin https://raa-berlin.de/wp-content/uploads/2021/02/
RAA-BERLIN-DO-WAHRNEHMUNG.pdf [Letzter Aufruf 05.10.2022].

•	 SVK (2017): Wir sind Heldinnen! Unsere Geschichten. w_orten & meer: 
Berlin.

•	 SVK (2020): Somos AMAZONAS! Berlin: SVK.
•	 SVK (2021): https://svkmitworten.com/ & https://svkmitworten.wordpress.com  

[Letzter Aufruf 05.10.2022].

https://heimatkunde.boell.de/de/2012/08/01/gleichheit-und-differenz-der-fruehkindlichen-bildung-was-kann-diversitaet-leisten
https://heimatkunde.boell.de/de/2012/08/01/gleichheit-und-differenz-der-fruehkindlichen-bildung-was-kann-diversitaet-leisten
https://stephaniecuff.com/rassismus-gegen-kinder-und-jugendliche-eine-analyse-aus-psychologischer-sicht/
https://stephaniecuff.com/rassismus-gegen-kinder-und-jugendliche-eine-analyse-aus-psychologischer-sicht/
https://www.gwi-boell.de/de/2019/05/20/warum-intersektionalitaet-nicht-warten-kann
https://www.gwi-boell.de/de/2019/05/20/warum-intersektionalitaet-nicht-warten-kann
https://www.gwi-boell.de/de/2019/05/20/warum-intersektionalitaet-nicht-warten-kann
https://raa-berlin.de/wp-content/uploads/2021/02/RAA-BERLIN-DO-WAHRNEHMUNG.pdf
https://raa-berlin.de/wp-content/uploads/2021/02/RAA-BERLIN-DO-WAHRNEHMUNG.pdf
https://svkmitworten.com/
https://svkmitworten.wordpress.com


147

K a p i t e l  5 :  G e n u g  i s t  g e n u g !  –  E m p o w e r m e n t

A R B E I T S B L A T T

5.2 Tu was gegen Mobbing

Niloofar Ahmadi & Zahra Afshar  
(Teile des Statements der Cool Kids wurden in diesem Beitrag aufgegriffen)

Zielgruppe: Jugendliche, Kinder im Schulalter
Anzahl/Größe: circa 5-20, in Kleingruppen von circa 4-6
Dauer: circa 1,5 Stunden
Material und Vorbereitung: Arbeitsblatt (Text) ausgedruckt zum Lesen oder 
Vorlesen; Rollen ausgedruckt
Ziele: Interventionsstrategien gegen Ausgrenzung
Inhalte: Auseinandersetzung mit Diskriminierung

„Vor allem mögen wir es nicht, wenn man uns Flüchtlinge nennt“ (Arendt 1943: 9).  
Keine Flüchtlinge sein wollen, das empfinden wir immer noch so. Dass Men-
schen sich bewegen/gehen/laufen/schwimmen ist normal. Wenn wir das we-
gen einem Krieg machen, sind wir „Flüchtlinge“. Klar, es gibt es schlimme 
Sachen, die wir erleben mussten. Klar, Flüchtlinge sind Leute, die aus Län-
dern „geflüchtet“ sind. Geflüchtet ist, wenn man „hierher“ gekommen ist. Also 
durch Laufen, mit Bus, Auto, manchmal sogar mit einem Flugzeug. Wir muss-
ten mal den ganzen Tag laufen, Tage laufen. Wir mussten auf einer Zugstrecke 
laufen, im Dunkeln, manche auf einem Berg voller Kakteen und meine Freun-
din saß auf den Schultern meines Vaters, weil ihre Schuhe kaputtgegangen 
sind. Manche sind gerannt, weil der Boden glühte. Das alles passiert, immer 
noch. Aber ich denke mir, das war doch eine[!] Zeit in meinem Leben und ja, ich 
habe Heimweh – großes Heimweh. Ich vermisse meine Familie.

Beim Suchen nach „Flüchtling“ im Internet erscheint Folgendes:
Jede Person, die infolge von Ereignissen, die vor dem 1. Januar 1951 
eingetreten sind, und aus der begründeten Furcht vor Verfolgung wegen 
ihrer Rasse, Religion, Nationalität, Zugehörigkeit zu einer bestimmten 
sozialen Gruppe oder wegen ihrer politischen Überzeugung sich außer-
halb des Landes befindet, dessen Staatsangehörigkeit sie besitzt, und 
den Schutz dieses Landes nicht in Anspruch nehmen kann oder wegen 
dieser Befürchtungen nicht in Anspruch nehmen will; oder die sich als 
staatenlose infolge solcher Ereignisse außerhalb des Landes befindet, 
in welchem sie ihren gewöhnlichen Aufenthalt hatte, und nicht dort-
hin zurückkehren kann oder wegen der erwähnten Befürchtungen nicht 
dorthin zurückkehren will.
UNHCR 1954: Abkommen über die Rechtsstellung der Flüchtlinge vom 
28. Juli 1951: 2.

 

j Methode für  
die Praxis



148

K a p i t e l  5 :  G e n u g  i s t  g e n u g !  –  E m p o w e r m e n t

A R B E I T S B L A T T

Es gab vorher einen Krieg auf der ganzen Welt, weswegen viele Menschen in 
andere Länder vertrieben wurden. Viele schlimme Dinge wurden Menschen 
angetan und durch den zweiten Weltkrieg sind 71 Millionen Menschen gestor-
ben (Statista 2021, o. S.). Das Wort Flüchtling gibt es seit 1951. Damals haben 
sich viele Regierungen der Welt geeinigt, dass Menschen, die zum Beispiel 
Krieg erleben, beschützt werden müssen. Niemand wird als „Flüchtling“ ge-
boren oder ist „Flüchtling“. Das Wort gibt es erst seit 1951. Kriege und Ver-
treibung gab es auch in Deutschland. Als Flüchtling anerkannt zu werden, ist 
wie eine Schutzstatus, der in dem Abkommen „Genfer Flüchtlingskonvention“ 
dargelegt wird. Das Abkommen sagt nichts über die Persönlichkeit aus, son-
dern darüber, wie der Mensch mit dem Status behandelt wird, wenn er Schutz 
braucht. Nicht alle bekommen den Schutz, obwohl sie ihn brauchen.

ABER: Es gibt noch so viel mehr.

Wir sind die Cool Kids, weil wir nicht aufgeben und weil wir einen Namen ha-
ben. Wir leben schon lange in Deutschland – aber wir sind trotzdem „Flücht-
linge“, sagen sie. Wir sind auch besondere Deutsche und nicht wie die Deut-
schen. Weil bei den Deutschen ist es so, die reden nur eine Sprache und wir 
„Flüchtlinge“ müssen Deutsch lernen, Englisch lernen und unsere Mutterspra-
chen auch und irgendwelche andere Sprachen in der Schule. Die Deutschen, 
die sollen diesen Text hier lesen. Überlegen, wie sich die Kinder fühlen. Wir 
leben hier schon sehr lange, wir sind nicht fremd! Unsere Geschwister sind 
hier geboren. Das Wort „Flüchtling“ ist ja etwas, das auf dem Papier steht – 
aber es sagt nichts über den Menschen aus. Ihr wisst nichts über uns, nur weil 
ihr denkt, dass wir geflüchtet sind. Aber die Leute denken, wir sind irgendwie 
„anders“ – nicht so toll wie die Deutschen, nicht so schlau – und dass wir nicht 
so viel hinbekommen. Wenn meine Freundin in die Schule geht und ihr Essen 
isst, dann gibt es Kinder, die sagen: „Iiiiih, was ist das – das sieht ja richtig eklig 
aus!“ Aber ich finde das richtig doof, weil die wissen nicht mal, wie ihr Essen 
schmeckt. Erstmal geht es sie nichts an, was sie isst. Zweitens ist das Essen 
„Schwarzbrot mit Frischkäse“ und drittens verstehe ich nicht, warum sie das 
machen. Letztens war ich mit einer Freundin draußen und es gab zwei Perso-
nen, die mir gesagt haben: „Ich hab den deutschen Pass. Ihr nicht!“ Die haben 
uns geärgert. Zwei Jungen. Also die Deutschen machen uns zu Flüchtlingen. 
Wir sind es aber nicht. Unser Pass ist auch was wert. Und sowas passiert halt 
ständig. Ich bin geflüchtet, aber ich bin kein Flüchtling. Flüchtling bedeutet für 
mich, dass all die schlimmen Erinnerungen hochkommen. Ich schäme mich 
meistens dafür oder fühle mich schlecht. Aber ich fühle mich auch stark, weil 
(deutsche) Kinder sich das nicht trauen mussten. Die deutschen Kinder chillen 
ihr Leben oder besser gesagt, sie haben ein einfaches Leben. Für mein Alter 
habe ich schon viel erlebt. Und ertragen: Manche müssen gehen, also raus 
aus Deutschland, andere wünschen sich, dass alle rausgehen. Was im Heim 
passiert, ist den meisten egal, auch wie es uns hier geht. In manchen Klassen 
ist es schlimm. Manche gehen traurig nach Hause, es gibt Kinder, die sind so 



149

K a p i t e l  5 :  G e n u g  i s t  g e n u g !  –  E m p o w e r m e n t

A R B E I T S B L A T T

fies, das ist unvorstellbar. Im Heim ist es auch nicht immer nicht gut. Die Se-
curity ist manchmal auch gemein zu unseren Eltern. Ich möchte gerne sagen, 
was auf jeden Fall zu „Flüchtling“ gehört: Mobbingerfahrungen vom Feinsten. 
Wir haben mal welche gesammelt. Die Aufgabe ist, sie mit Jugendlichen und 
Kindern im Schulalter zu lesen und zu schauen, was diese – in verschiedenen 
Rollen – machen würden. Die aufgeschriebenen Situationen sind echt passiert!

Übung: Weil es passiert

Ziel der Übung ist, dass ihr euch in die verschiedenen Rollen hineinversetzt, 
und ausprobiert, wie ihr die Situationen aus unterschiedlichen Rollen verbes-
sern könnt! Viel Spaß!

	p Lest gemeinsam den Anfangstext vor der Übung und besprecht diesen: 
Was habt ihr euch von der Geschichte gemerkt? Was bedeutet es für ein 
Kind, als sogenannter „Flüchtling“ (siehe Beitrag von Alwan: S. 125) in 
Deutschland zu leben? Welche Mobbingerfahrungen macht das Kind? Es 
geht auch um Mobbing und Ausgrenzung, die durch Gesetze passieren. Ihr 
könnt für diese Übung auch alle Geschichten des Kinderbuchs in Betracht 
ziehen.
	p Stell dir vor, du wirst ausgegrenzt (diskriminiert) oder eine Person mobbt 

dich – wie würdest du dich verhalten? Wie sollten sich andere Personen, 
um dich herum, verhalten? Hast du schon mal Mobbing erlebt? Was hast 
du dir gewünscht, was passieren soll?
	p Hast du schon mal von Vorurteilen gegenüber Kindern mit Fluchterfah-

rung gehört? Wenn es Kinder gibt, die so eine Erfahrung haben könnten, 
ist es wichtig, vorher zu sagen, dass auch „Stopp“ gesagt werden kann 
oder rausgegangen werden kann, weil Kinder vielleicht an schlimme 
Situationen erinnert werden und das nicht schön für sie ist. Das gilt auch, 
wenn außerhalb der Gruppe darüber geredet wird und dadurch dann man-
che traurig werden. Für manche ist das kein Spiel, sondern Alltag.
	p Schaut euch die Situationen aus den Beispielen der Cool Kids an. Gibt es 

eine Situation, die ihr mal so ähnlich erlebt habt? Vielleicht habt ihr auch 
selbst gemobbt oder wurdet gemobbt? Wer möchte, kann gerne erzählen.

Rollenspiel:

	p Nun einigt euch in der Gruppe (circa 4-6 Personen) auf eine der unten 
beschriebenen Situationen und nehmt diese als Beispiel. Dann fragt 
euch: Wer wird von wem gemobbt? Was passiert in dem Mobbing? Warum 
passiert hier Mobbing? Wie geht es den einzelnen Personen dabei (was 
denken oder fühlen sie beispielsweise und wie reagieren sie)?
	p Dann könnt ihr, wie im Theater, die Situation nachspielen. Ihr solltet euch 

mal hineinversetzen, wie sich das in welcher Rolle anfühlt, was für Ge-
danken ihr dann habt und was ihr am liebsten machen würdet.



150

K a p i t e l  5 :  G e n u g  i s t  g e n u g !  –  E m p o w e r m e n t

A R B E I T S B L A T T

	p Dann probiert mal aus, verschiedene Lösungen zu finden. Mal laut, mal 
leise. Einfach mal was ausprobieren, um zu üben (in verschiedenen Rol-
len), was ihr da alles machen könnt.

Wenn Kinder zu viel Mobbing erleben, ist es zu empfehlen, eine Antidis-
kriminierungsstelle aufzusuchen, beispielsweise:

•	 Antidiskriminierungsnetzwerk Berlin: https://www.adnb.de/de/ 
[Letzter Aufruf 05.10.2022]

•	 KiDs Kinder vor Diskriminierung schützen:  
https://kids.kinderwelten.net/de/ [Letzter Aufruf 05.10.2022]

Kinder, die so etwas erleben, sollten im Rollenspiel nicht die gleichen Situati-
onen erleben. Wenn sich wer nicht gut fühlt, muss die Person die Möglichkeit 
haben, nicht mehr mitzumachen. Das kann ganz am Anfang gemeinsam be-
sprochen und abgemacht werden.

1	 UNTER FREUND*INNEN

Anahita und Lisa sitzen in der Schule nebeneinander. Die zwei Mäd-
chen kennen sich seit der Einschulung. Sie sind beste Freundinnen 
und machen sehr gerne was zusammen. Seit kurzem gibt es eine neue 
Mitschülerin namens Layla in der Klasse. Beide Mädchen mögen Layla 
und Layla mag beide gleich gerne. Anahita lädt Layla zu einem Som-
merfest ins Heim ein. Nun wirft Lisa Anahita ständig vor, sie nehme ihr 
die Freundin (Layla) weg. Eines Tages kommt es in der Pause auf dem 
Schulhof neben einem Baumstamm zu folgendem Gespräch:
 
Lisa: „Anahita, ich will kurz mit dir reden. Ja, ich möchte mit dir über 
Layla reden. Du nimmst sie mir weg. Bist neidisch.“
Anahita: „Lisa, was redest du da? Nur weil ich sie zu mir eingeladen 
habe? Ich wollte dich doch auch einladen! Ich kann doch einladen, wen 
ich will.“
Lisa: ((schreiend)) „Du bist hier Ausländerin. Du hast kein Recht dazu, 
HIER zu sein.“

Im Nachhinein – Statement der Cool Kids:
Du bist in Deutschland, du musst arbeiten – du darfst nicht in die Schu-
le, darfst kein Abitur machen, musst einen niedrigen Job machen. Sie 
hat kein Recht, mir das zu sagen. Nur weil ich aus einem anderen Land 
komme, heißt es nicht, dass das eine Einladung ist, rassistisch zu sein.

https://www.adnb.de/de
https://kids.kinderwelten.net/de


151

K a p i t e l  5 :  G e n u g  i s t  g e n u g !  –  E m p o w e r m e n t

A R B E I T S B L A T T

2	 KEIN LIEBLINGSKIND

Alexandra ist blond. Sie hat blonde Haare und blaue Augen. Sie hat bes-
sere Noten als Majod und im Unterricht bekommt sie viel mehr Auf-
merksamkeit als er.

Majod mag besonders den Kunstunterricht. Er sitzt im Klassenzimmer 
neben Alexandra. Sie müssen irgendwas malen. Kunst ist zwar sowie-
so Geschmackssache, aber Alexandra malt einen Apfel und wird direkt 
nach ein paar Strichen gelobt. Majod malt einen Obstkorb mit viel Obst 
und es kommt nichts von der Lehrerin. Dann wird nach einem Künst-
ler gefragt und Alexandra wird aufgerufen. Sie weiß die Antwort nicht 
wirklich, überlegt, stammelt ein paar Worte und sagt schließlich das 
Richtige. Die Lehrerin Ingrid ist begeistert und zeigt dies deutlich vor 
allen in der Klasse. Ingrid fragt nun nach der Zeit des Impressionismus. 
Majod liebt Kunst, hat vorher auch gelernt und als er sich meldet und 
etwa fünf Sätze sagt, meint Ingrid einfach nur „ok“. Majod erlebt das 
ständig. In der Pause geht er zur Vertrauenslehrerin und erzählt ihr 
von dem Vorfall im Kunstunterricht. Diese nimmt Ingrid in Schutz und 
glaubt ihm nicht.
 
Im Nachhinein – Statement der Cool Kids:
Die Lehrer*innen sind oft nicht ganz fair. Manchmal nehmen sie dich 
nicht ernst, weil sie denken, deine Eltern können dich nicht unterstüt-
zen und wissen nicht viel. Ohne, dass sie sie kennen. Manchmal ge-
ben sie schlechtere Noten und haben ein Bild von dir, dass du weniger 
kannst. Sie trauen dir weniger zu. Mobbing ist auch, wenn Menschen dir 
das Gefühl geben, dass du weniger kannst, und dich schlechter behan-
deln als andere. Oft glauben sie einem nicht und nehmen die anderen 
in Schutz, die gemobbt haben. Es ist wichtig, den Gemobbten zuzuhören 
und sie ernst zu nehmen. Manchmal wird uns einfach nicht geglaubt. 
Oder das Gymnasium wird uns nicht empfohlen.



152

K a p i t e l  5 :  G e n u g  i s t  g e n u g !  –  E m p o w e r m e n t

3	 HASHTAG UNSCHÖN
 
Sahar hat Accounts auf TikTok und Instagram und folgt gerne Menschen 
auf YouTube. Sie folgt auch Menschen aus dem Irak, einer Sängerin zum 
Beispiel, und bleibt auf dem aktuellen Stand. Hin und wieder teilt sie 
auch mal was, auch Bilder von damals mit alten Freund*innen. Einmal 
hat Daniel, ein Bekannter aus der Schule, dazu geschrieben: „Ja, da lä-
chelst du deine Freunde an, aber du bist innerlich zerstört“. Daraufhin 
meinte Max: „Haha, ja! Du bist richtig fett, ein Streber und Freak“. Als 
nun ein Mädchen namens Anne aus der Parallelklasse das liked und 
den Post mit „Streberin und Heulsuse!!!“ kommentiert und auf einmal 
„Ausländer!“ und „Geh zurück in die Heimat“ von Freund*innen kommt, 
versteht Sahar die Welt nicht mehr. Sie hatte nur einen Ausflug mit ih-
rer Freundin festgehalten. Sie kennt den Account von Anne. Sie wurde 
von ihr auch in der Schule gemobbt, aber nicht so krass. So ein paar 
Beleidigungen im Jahr. Es gab da einen weiteren Vorfall als Sahar ihr 
Lieblingsessen gepostet hat und wie sie es isst. „Guck mal, sie ist eklig, 
ihre Zähne, ihre Haare!“ – manche haben sie runtergemacht und sie 
hat sich schlecht gefühlt. Hässlich, fett und unbeliebt. Sahar hat viel 
geweint und wollte nicht mehr in die Schule. Als sie am nächsten Tag in 
die Schule ging, hörte sie von der Seite „Hast du mal gesehen, wie sie 
aussieht?“ Sie schaute nach hinten und da war Anne mit ihren Freun-
dinnen und lacht.

Quellen

•	 Arendt, H. (2016). Wir Flüchtlinge. Stuttgart: Reclam.
•	 Statista (2021): Zahl der Toten nach Staaten im Zweiten Weltkrieg 1939–

1945. https://de.statista.com/statistik/daten/studie/1055110/umfrage/
zahl-der-toten-nach-staaten-im-zweiten-weltkrieg/#:~:text=Zahl%20
der%20Toten%20nach%20Staaten%20im%20Zweiten%20Weltkrieg%20
1939%2D1945&text=Der%20Zweite%20Weltkrieg%20begann%20
mit,als%2070%20Millionen%20Menschen%20get%C3%B6tet.  
[Letzter Aufruf 05.10.2022].

•	 UNHCR – Der hohe Flüchtlingskommissar der Vereinten Nationen (1951): 
Abkommen über die Rechtsstellung der Flüchtlinge vom 28. Juli 1951.  
https://www.unhcr.org/dach/wp-content/uploads/sites/27/2017/03/Gen-
fer_ 
Fluechtlingskonvention_und_New_Yorker_Protokoll.pdf  
[Letzter Aufruf 05.10.2022].

https://de.statista.com/statistik/daten/studie/1055110/umfrage/zahl-der-toten-nach-staaten-im-zweiten-weltkrieg/#:~:text=Zahl%20der%20Toten%20nach%20Staaten%20im%20Zweiten%20Weltkrieg%201939%2D1945&text=Der%20Zweite%20Weltkrieg%20begann%20mit,als%2070%20Millionen%20Menschen%20get%C3%B6tet.
https://de.statista.com/statistik/daten/studie/1055110/umfrage/zahl-der-toten-nach-staaten-im-zweiten-weltkrieg/#:~:text=Zahl%20der%20Toten%20nach%20Staaten%20im%20Zweiten%20Weltkrieg%201939%2D1945&text=Der%20Zweite%20Weltkrieg%20begann%20mit,als%2070%20Millionen%20Menschen%20get%C3%B6tet.
https://www.unhcr.org/dach/wp-content/uploads/sites/27/2017/03/Genfer_Fluechtlingskonvention_und_New_Yorker_Protokoll.pdf
https://www.unhcr.org/dach/wp-content/uploads/sites/27/2017/03/Genfer_Fluechtlingskonvention_und_New_Yorker_Protokoll.pdf
https://www.unhcr.org/dach/wp-content/uploads/sites/27/2017/03/Genfer_Fluechtlingskonvention_und_New_Yorker_Protokoll.pdf


153

K a p i t e l  5 :  G e n u g  i s t  g e n u g !  –  E m p o w e r m e n t

5.3 „Und wenn ich alleine bin, hört meine Stimme 
niemand. Aber wenn wir eine Gruppe sind ...“

Ein Interview über Selbstorganisation, Empowerment und 
(An-)Forderungen an pädagogische Fachkräfte

Interview von Mohammed Jouni (Moderation)
mit Tassnim Khalil, Fatima Khalil, Hrachuhi Simonyan, Rama Akid, Mohamed 
Adam abona Mohamed, Abdulaziz Sweidan, Hossam Abdulhalim von Jugend-
liche ohne Grenze (JOG)

Überarbeitung marie* Friese
Transkription Wendy Pladeck

Tassnim: 	 Mein Name ist Tassnim. 
 
Fatima: 	 Und mein Name ist Fatima.
 
Rama: 		 Mein Name ist Rama.
 
Hrachuhi: 	 Mein Name ist Hrachuhi.
 
Mohamed: 	 Mein Name ist Mohamed.
 
Abdulaziz: 	 Mein Name ist Abdulaziz.
 
Hossam: 	 Mein Name ist Hossam.

 
MOHAMMED (MODERATION): Und ich bin Mohammed. Wir sind von „Jugendli-
che ohne Grenzen“. Es gibt diesen Begriff Empowerment, sehr viele Menschen 
reden über Empowerment. Wer hat ein bisschen Lust, zu sagen: Was ist für 
mich Empowerment?

Rama: Also unter diesem Begriff verstehe ich, dass ich gelernt habe, was mei-
ne Rechte sind. Zum Beispiel auf den Trainings gegen Rassismus, die wir ge-
macht haben. Viele Sachen habe ich vorher nicht gewusst. Jetzt weiß ich: Was 
darf ich tun und was nicht. Das hat mir Kraft gegeben, weil ich meine Rechte 
kennengelernt habe und gemerkt habe, wie ich sie nutzen kann. Das hat mir 
Denkkraft gegeben.

Fatima: Ich würde Selbststärkung sagen. Lernen, dass ich mir selbst helfen 
kann. Und so stark werde, dass ich auch andere unterstützen kann.

j Interview



154

K a p i t e l  5 :  G e n u g  i s t  g e n u g !  –  E m p o w e r m e n t

MOHAMMED: Und fallen euch Situationen ein, wo ihr sagt, das ist so eine Si-
tuation, wo ich das Gefühl habe, dass ich da von der Gruppe gestärkt und 
empowert wurde?

Rama: Ja, wir haben einen Frauenworkshop in Hamburg gemacht. Dort haben 
wir gelernt, wie man mit dem Mikrofon sprechen kann, wie man die Leute 
auf Demos, auf den Straßen motivieren und wie man gut reden kann. Das hat 
wirklich tolle Auswirkungen gehabt, nicht nur auf unsere Aktivitäten, sondern 
auch [auf] unser Privatleben.

MOHAMMED: Wie ist es bei den anderen?

Fatima: Also bei mir würde ich sagen, das war, als ich bei „Jugendliche ohne 
Grenzen“ war. Am Anfang konnte ich kein Deutsch und war allein. Als ich dann 
die anderen bei JOG getroffen habe, das war schön. Ich wusste, ich bin nicht 
allein hier. Am Anfang war ich auch noch ziemlich schüchtern und hatte Angst. 
Aber jetzt weiß ich, es gibt so viele, denen es ähnlich geht. Und es gibt einen 
so großen Unterschied zwischen der Fatima heute und der vorherigen Fatima.

MOHAMMED: Was hat sich bei dir, Fatima, geändert?

Fatima: Also ich dachte, ich hatte Angst, [mitzumachen] und dass ich irgend-
was Falsches sage oder dass man mich auslacht und sowas. Ich bin jetzt ir-
gendwie selbstbewusster geworden. JOG hat mir dabei geholfen. Ich habe 
keine Angst mehr, Fehler zu machen, weil ich nicht die Einzige bin, die als 
Flüchtling dabei war. Das hat mir irgendwie ein sicheres Gefühl gegeben.

MOHAMMED: Fallen euch noch andere Situationen bei JOG ein, die euch Kraft 
geben, euch motivieren oder stärken?

Rama: Also bei mir ist es jedes Treffen, ich habe das Gefühl gehabt, dass ich 
wirklich mitentscheiden kann. Dass ich [...] meine Meinung laut sagen kann. 
Und das hat mich wirklich selbstbewusst gemacht.

Mohamed: Ja, und noch eine Sache, die ich wichtig finde bei JOG. Zum Beispiel 
finde ich [da] Leute, die ähnliche Probleme mit ihrem Asyl hatten. Natürlich 
zieht das auch runter, zu hören, was andere erleben. Aber wir stärken uns. 
Gib nicht auf! Wir unterstützen uns in der Situation. Und ich finde, das ist auch 
sehr wichtig. Man fühlt sich nicht alleine und merkt, andere haben dieselben 
Probleme.

Rama: Ja, und auch dass diese Erfahrung, die ich gehabt habe, nicht nur so 
eine Geschichte ist, die ich irgendwann meinen Enkelkindern erzählen wollte, 
sondern ich kann damit anderen helfen. Ich kann Ratgeber sein. Ich kann sa-
gen, so und so ist es mit mir passiert, macht das nicht, oder mache es so, wie 



155

K a p i t e l  5 :  G e n u g  i s t  g e n u g !  –  E m p o w e r m e n t

ich [es] gemacht habe. Ich kann meine Erfahrungen aus meinem Leben nutzen 
und andere unterstützen.

MOHAMMED: Wo seht ihr Grenzen von Empowerment und den Möglichkeiten 
von JOG?

Rama: Also wir können nicht im Gericht eine Rolle spielen, damit wir die Ab-
schiebung verhindern. Wir können uns einsetzen und alles dafür tun. Aber die 
Entscheidung ist nicht unsere.

Mohamed: Ja, genau. Wir können Ideen sammeln, wie wir Personen unterstüt-
zen, dagegen vorzugehen. Aber entscheiden können wir es am Ende nicht.

MOHAMMED: Aber warum machen wir es dann?

Mohamed: Wir können uns über die Situation austauschen. Wir gucken zusam-
men: Vielleicht gibt es eine Lücke? Wenn wir zusammen [überlegen], finden 
wir vielleicht, wo diese Lücke im System ist, und können diese nutzen. Manch-
mal versuchen wir auch Vieles und können leider trotzdem nichts machen. 
Wenn ich alleine bin, hört meine Stimme niemand. Aber wenn wir eine Gruppe 
sind, können wir demonstrieren. Und die anderen hören uns als Gruppe! Zu-
sammen können wir Aktionen machen und gegen Probleme [an]kämpfen.

Rama: Unser Ziel ist es, diese Gesetze zu ändern. Und dafür müssen wir kämp-
fen. Nicht einfach aufgeben und sagen: Ja, wir können nicht entscheiden, dann 
bleiben wir leise, dann ist es so.

MOHAMMED: Stellt euch mal vor, ihr seid so Sozialarbeiter*innen, die mit ju-
gendlichen Geflüchteten arbeiten, zum Beispiel in einer Unterkunft. Was wür-
det ihr sagen, was muss eine Sozialarbeiterin oder ein Sozialarbeiter mitbrin-
gen, damit sie [oder er] ihre Arbeit mit jugendlichen Geflüchteten wirklich gut 
mach[t]?

Fatima: Ich würde sagen, einfach zuhören, was wir wollen. Also zum Beispiel, 
ich war auch bei einer Sozialarbeiterin. Ich wollte hier zur Schule gehen. Sie 
hat zu mir gesagt: Das sind deine zwei Möglichkeiten. Sie hat mich nicht ge-
fragt: „Was willst du eigentlich machen? Was willst du werden? Was ist dein 
Ziel?“

Rama: Also ich fände [es] sehr gut, wenn die Sozialarbeiter*innen nicht nur 
zuhören und trösten. Wir brauchen auch jemand, der uns sagt: „Das sind die 
nächsten Schritte. Ihr schafft das.“ Wir brauchen wen, der uns vorbereitet. 
Und wir brauchen gerade in der ersten Zeit in der Unterkunft Unterstützung. 
Wir waren nach dem Fluchtweg wirklich kaputt. Und hatten noch keine Ah-
nung, was in der Zukunft kommt. Und ich wünsche mir, dass die Sozialarbei-



156

K a p i t e l  5 :  G e n u g  i s t  g e n u g !  –  E m p o w e r m e n t

ter*innen gut informiert sind. In unserem Fall wusste meine Sozialarbeiterin 
nicht, dass wir den Antrag für den Familiennachzug sofort stellen müssen. Sie 
hat es erst gemerkt, nachdem die Frist dafür vorbei war.

Hrachuhi: Ja, das finde ich auch. Sie sollten gut informiert sein. Ich wurde vom 
Sozialarbeiter an viele falsche [Stellen] geschickt. Zum Beispiel meinte ich, 
dass ich schnell eine Ausbildung brauch[t]e. Die haben mich irgendwo hin-
geschickt, wo ich überhaupt keine Ausbildung finden konnte, und so habe ich 
Zeit verloren. Ich habe dann selber etwas gefunden und ihnen die Information 
gegeben, dass sie Menschen, die Hilfe brauchen, dort hinschicken können. Und 
ich wünsche mir, dass die Sozialarbeiter*innen uns, wo es geht, auch beglei-
ten. Zum Beispiel zur Ausländerbehörde. Denn hier geben sie dir manchmal 
Dokumente, die du unterschreiben sollst – ohne sie zu verstehen oder lesen 
zu können. Und das kann zu Problemen führen.

Mohamed: Ich finde es auch wichtig, dass Sozialarbeiter*innen ein bisschen 
Erfahrung mit Psychologie mitbringen. Wir haben oft auch Stress aufgrund 
der Probleme und brauchen eine spezifische Behandlung, eine psychosoziale 
Beratung.

Rama: Also ich wollte sagen, die spielen eine große Rolle im Integrationspro-
zess, weil sie Projekte organisieren, die zu diesem Prozess gehören.

Hrachuhi: Ich finde es wichtig, dass über Rassismus geredet wird. Sozialar-
beiter*innen sollten sensibel für Rassismus sein. Wenn ich am Anfang neu 
hier bin, dann habe ich als erstes Kontakt zu den Sozialarbeiter*innen. Die 
sollen mir sagen, dass es Rassismus gibt und darüber reden.

Rama: Ich wünsche mir von Fachkräften Orientierung. Sie haben uns meistens 
empfohlen, dass wir eine Ausbildung zur Altenpfleger*in oder Krankenpfle-
ger*in beginnen. Aber nicht, was wir gerne wollen. Ich bin neu hier in Deutsch-
land. Ich bin [erst] seit eineinhalb Jahren hier. Ich wusste gar nicht, was mög-
lich ist, mit meinen Abschlüssen und habe nachgefragt. Und dann hat sie mir 
einfach so ein dickes Buch gegeben und gesagt. „Ja, hier kannst du alles über 
Ausbildungen lesen und dich dann entscheiden.“ Das finde ich schwierig, denn 
ich brauche den Rat. Ich brauche jemanden, der mit mir spricht und mir Orien-
tierung gibt. Also ich habe zum Beispiel verschiedene Bewerbungen geschrie-
ben und habe gar keine Zusage gekriegt. Ich war nicht vorbereitet auf einen 
Aufnahmetest, ich kenne die Fachbegriffe auch nicht. Ich habe dann die Sozi-
alarbeiterin gefragt. Die hat dann einfach so vor allen Menschen gesagt: „Oh 
Rama, du bist eine Träumerin.“ Das hat mir wirklich wehgetan. Was soll ich 
dann [werden]? Soll ich einfach sagen: Ja, ich möchte als Putzfrau arbeiten, 
[...] gefällt dir das?

MOHAMMED: Überlegt mal, ihr kocht jetzt die beste Beratungsstelle mit den 
besten Sozialarbeiter*innen. Welche Zutaten braucht man?



157

K a p i t e l  5 :  G e n u g  i s t  g e n u g !  –  E m p o w e r m e n t

Rama: Verständnis. Also für alles. Für die Unterschiede, die Kulturun-
terschiede, die Religionsunterschiede. Und Geduld wegen der Sprache. 
Für uns ist es wie eine neue Welt: Wir müssen alles neu lernen und auch 
immer wieder nachfragen.

Fatima: Ich würde auch Vertrauen sagen, dass die uns das Gefühl ge-
ben, dass wir denen vertrauen können. Die Sozialarbeiter*innen fangen 
[dann] ein Gespräch nicht an mit: „Was willst du von mir?“, sondern [mit:] 
„Wie geht es dir? Wie war es heute? Was machst du generell?“ Also die 
geben dir dieses warme Gefühl.

Mohamed: Manchmal komme ich und werde im Heim gefragt: „Sag 
mal, wo wohnst du? Wie heißt du?“ Ich wohne hier [seit] ungefähr drei 
Jahre[n]. Und sie kennen mich und meinen Namen nicht. Und das ist 
schlimm.

MOHAMMED: Es gibt in der sozialen Arbeit sehr viel diesen Begriff von 
professioneller Distanz. Eigentlich wäre es auch gut, eine professionelle 
Nähe zu haben. Ich würde euch noch gerne fragen: Meint ihr, es macht 
einen Unterschied [für] die Beziehung zu euch, wenn Sozialarbeiter*in-
nen selbst Rassismuserfahrungen oder Fluchterfahrungen haben?

Rama: Das macht einen großen Unterschied. Wirklich einen sehr gro-
ßen. […] Also die Sozialarbeiter[*innen], die Migrationshintergrund ha-
ben, haben mehr Verständnis, sie haben Mitgefühl. Die meisten Deut-
schen, sie gehen mit uns einfach um, wie mit Maschinen, als hätten wir 
keine Gefühle. Ich hatte mal Probleme mit der Sprachschule und meiner 
Sozialarbeiterin. Sie hat mir gesagt: „Du hast aus einer Mücke einen Ele-
fanten gemacht.“ Ich dachte mir: „Wirklich? Wirklich jetzt?“ Das ist mein 
Leben und meine Lebenszeit. Es geht um Leben und Gefühle.

MOHAMMED: Was müsste passieren, damit [...] die Stimmen von ge-
flüchteten Jugendlichen und Kindern mehr gehört werden, mehr Wert 
haben und mehr Gewicht?

Rama: Sie hören uns zu und sie sammeln das. Mit Politiker*innen habe 
ich auch schon viele Veranstaltungen gehabt. Ich habe meine Meinung 
gesagt, aber wirklich passiert ist nichts. Hier gibt es zum Beispiel einen 
Jugendclub. Aber der ist eher für Spaß und Freizeit da. Es wäre aber gut, 
wenn wir hier auch zusammenarbeiten könn[t]en und uns ausprobie-
ren könn[t]en. Das wäre super, wenn es solche Sachen in Heimen gibt, 
wo alle jungen Leute sich sammeln und überlegen können: „Was wollen 
wir machen hier in unserem Heim? Was machen wir gemeinsam?“ Ein 
Jugendtreff braucht irgendwie Finanzierung. Und wir als Jugendliche, 
wir wissen gar nicht, an wen wir uns wenden müssen. Welche Stiftung 
könnte uns helfen? Auch damit wir uns einfach versammeln können. Ich 



158

K a p i t e l  5 :  G e n u g  i s t  g e n u g !  –  E m p o w e r m e n t

kenne einen Sozialarbeiter, der hat Kontakt zu Betroffenen, die in derselben 
Situation sind. Er kann uns zusammenbringen.

Hrachuhi: Ich finde, das ist richtig cool, weil zum Beispiel im Wohnheim gibt 
es so richtig, richtig viele Jugendliche, mit vielen Problemen, aber die trauen 
sich nicht, mit einem zu reden. Aber wenn Sozialarbeiter*innen alle zusam-
menbringen, wäre das toll. Sie können uns aufzeigen, wo wir Unterstützung 
bekommen. Sie können uns ermutigen und uns Power geben, damit wir mer-
ken: „Okay, vielleicht können wir mit unserer Stimme irgendetwas ändern!“ 
Aber sehr sehr viele, die haben einfach keinen Mut, so was alleine zu machen. 
Wir brauchen Unterstützung von Sozialarbeiter*innen.

MOHAMMED: Wo gibt es eigentlich in Berlin gute Plätze, Orte, wo Jugendliche 
und Kinder, also geflüchtete Kinder und Jugendliche, sich hinwenden können 
bei Problemen, bei Fragen, bei Ideen und so weiter?

Hossam: Bei mir gibt es das BBZ. Das hat mir sehr bei meinem Dublin-Verfah-
ren geholfen. Und auch der Flüchtlingsrat.

Tassnim: Ja, also es gibt einen Kulturmädchentreff, der heißt Dünja, in Moabit.

Fatima: Ja, und das ist nur für Mädchen, die unter 18 sind. Das finde ich gut, 
die machen richtig coole Sachen mit Mädchen, die unter 18 sind, viele Aktivi-
täten.

MOHAMMED: Danke euch für das Interview und eure Zeit!
 

Weitere Kontakte zu Beratungsstellen für geflüchtete Kinder und Jugend- 
liche und Migrant*innen-Selbstorganisationen:
•	 Jugendliche ohne Grenzen:  

http://jogspace.net/ [Letzter Aufruf 05.10.2022]
•	 Beratungs- und Betreuungszentrum für junge Geflüchtete und Migrant*innen: 

https://www.bbzberlin.de/ [Letzter Aufruf 05.10.2022]
•	 Berliner Flüchtlingsrat:  

https://fluechtlingsrat-berlin.de/ [Letzter Aufruf 05.10.2022]
•	 Zentrum Überleben:  

https://www.ueberleben.org/ [Letzter Aufruf 05.10.2022]
•	 Mädchen-Kultur-Treff Dünja:  

https://moabiter-ratschlag.de/maedchen-treff-duenja/  
[Letzter Aufruf 05.10.2022]

http://jogspace.net
https://www.bbzberlin.de
https://fluechtlingsrat-berlin.de
https://www.ueberleben.org
https://moabiter-ratschlag.de/maedchen-treff-duenja/


Mitwirkende
Adalca Tomás ist gebürtige Angolanerin und eine Schwarze, afrodias-
porische Deutsche. Sie ist Tochter von angolanischen Vertragsarbei-
ter*innen aus der ehemaligen DDR. Sie arbeitet als Bildungsreferentin 
und Fortbildnerin für den Ansatz der Vorurteilsbewussten Bildung und 
Erziehung© (unter anderem für die Fachstelle Kinderwelten Berlin). Sie 
arbeitet zu den Themen Diversität in Bildungsmaterialien, diskriminie-
rungskritische und vorurteilsbewusste Kinderbücher, Mehrsprachig-
keit, Migration und postkoloniale Pädagogik, feministische Frauenarbeit, 
Rassismuskritik sowie Empowerment in der Kinder- und Jugendarbeit. 
Sie ist seit mehr als 20 Jahren in der asyl- und aufenthaltsrechtlichen 
Beratung als Sprachmittlerin aktiv. Als Aktivistin engagiert sie sich in 
verschiedenen afrodiasporischen, feministischen Vereinigungen in 
Deutschland, Portugal und Angola.
Ihr Anliegen ist es, sich unermüdlich dem Abbau von Diskriminierung 
und Rassismus zu widmen.

Anke Krause schreibt aus einer weißen, ableisierten Perspektive und 
ist cis und heterosexuell positioniert. Sie hat einen gesicherten Aufent-
haltsstatus und andere soziale und materielle Privilegien durch ihre 
deutsche Staatsangehörigkeit. Durch ihren Status als Freiberuflerin 
lebt sie abwechselnd in prekären und privilegierten Situationen. Mit 56, 
als Dicke und als Frau ist sie erfahren im Leben mit individualisierten 
und strukturellen Marginalisierungen und abwertenden Zuschreibun-
gen. Sie lebt in einem Haushalt ohne Kinder. Als freiberufliche Fort-
bildnerin und Beraterin arbeitet und schreibt sie rund um alle Themen 
der Vorurteilsbewussten Bildung und Erziehung© und der Verbindenden 
Kommunikation und denkt und gestaltet bevorzugt gemeinsam mit an-
deren Praxen, in denen es darum geht, alle Menschen mit dem was sie 
ausmacht zu stärken und einzubeziehen. Anke Krause ist Erziehungs-
wissenschaftlerin mit dem Schwerpunkt frühe Bildung. Sie schreibt hier 
als Individuum und will ausdrücklich anerkennen, dass die Erfahrung 
und das Nachdenken, die sie in dem von ihr verfassten Kapitel versucht 
zu vermitteln, auf den Schultern vieler Kolleg*innen zwischen 3 und 66 
Jahren aus Theorie und Praxis ruht. Und vor allem aus den über 20 Jah-
ren hervorgeht, die sie mittlerweile Teil der Gemeinschaft der Fachstel-
le Kinderwelten ist. Alle Fehler und Ungenauigkeiten, die hier zu finden 
sind, liegen in ihr und sind der Tatsache geschuldet, dass sie immer 
weiter lernt und Fehler dazugehören.

159



Autor*innenkollektiv Jugendliche ohne Grenzen: Mohammed Jouni hat 
das Autor*innenkollektiv koordiniert. Er ist Referent der politischen Bil-
dung, Diversity- und Empowerment-Trainer. Er ist Mitbegründer und Ak-
tivist bei der Selbstorganisation „Jugendliche ohne Grenzen“ (JOG) und 
arbeitet als Sozialarbeiter im Beratungs- und Betreuungszentrum für 
junge Flüchtlinge und Migrant*innen (BBZ), Berlin.
Abdulaziz Sweidan macht eine Ausbildung als Kaufmann im Einzelhan-
del und ist Aktivist bei „Jugendliche ohne Grenzen“. Rama Akid macht 
eine Ausbildung als Erzieherin und Sozialassistentin. Sie ist JOG-Akti-
vistin, Vorstandsmitglied bei Miteinander e.V., Puppentheater-Spielerin 
und Dolmetscherin. Hossam Abdulhalim absolviert eine Ausbildung als 
Kaufmann im Einzelhandel und ist JOG Aktivist. Tassnim Khalil absol-
viert das Abitur an einer Abendschule, arbeitet in einer Kita, und ist JOG 
Aktivistin. Hrachuhi Simonyan ist Aktivistin bei JOG. Mohamed Adam 
abona Mohamed ist Aktivist bei JOG. Fatima Khalil ist Kollegiatin, absol-
viert das Abitur und ist Aktivistin bei JOG.

Berit Wolter schreibt ihren Text zum Feiern von Festen aus atheistisch 
– christlich sozialisierter, weißer, queerer, in Bezug auf Klassismus, Ab-
leismus und weitere Diskriminierungsformen privilegierter Perspektive. 
Als Multiplikatorin für Vorurteilsbewusste Bildung und Erziehung© ist sie 
in der Fortbildung und Prozessbegleitung von Kitas mit einem Schwer-
punkt auf die Themen Adultismus, geschlechtliche und sexuelle Vielfalt, 
Intersektionalität sowie diskriminierungssensible Beschwerde- und Be-
teiligungsverfahren tätig. Derzeit arbeitet sie als pädagogisch-wissen-
schaftliche Mitarbeiterin im Modellprojekt „Demokratie und Antidiskri-
minierung in der Grundschule am Beispiel der Hortbetreuung“ an der 
Fachstelle Kinderwelten im Institut für den Situationsansatz.

Christin Ursprung ist Gestalterin und arbeitet selbständig in den Feldern 
Corporate- und Kommunikationsdesign und in inklusiven Teams und Pro-
jekten zu Social Design. Sie ist weiß, queer positioniert, hat die österrei-
chische Staatsbürgerschaft und empfindet sich als ziemlich privilegiert. 
Sie interessiert sich für Gemeinsamkeiten und Unterschiede, Perspektiv- 
wechsel und (Erfahrungs)Austausch. In den genannten Feldern und als 
Yogalehrerin hat sie Lust daran, in Bewegung zu kommen, zu sein und 
zu bleiben und auch andere dazu zu motivieren und dabei anzuleiten.

Ellena Hüther ist eine weiße, deutsche, nicht beHinderte, cis Frau, hat 
Erziehungswissenschaften (M.A.) studiert und ist Multiplikatorin für 
Vorurteilsbewusste Bildung und Erziehung© sowie Social Justice Educa-
tion. Sie arbeitet als Pädagogin und Fortbildnerin in der Antidiskrimi-
nierungsarbeit zu den Schwerpunkten Weißsein/Rassismus/Aufenthalt, 
Gender und Klassismus – sowie in theaterpädagogischen Projekten – 
mit Erwachsenen, Jugendlichen und Kindern.

160



Hoa Mai Trần ist cis Frau, Person of Color, (Vertrags)Arbeiter*innen-
kind und körperlich unbeeinträchtigte Erwachsene. Sie ist Kindheitspä-
dagogin, Bildungs- und Erziehungswissenschaftlerin und arbeitet als  
wissenschaftliche Mitarbeiterin im Kompetenznetzwerk Demokratie-
bildung im Kindesalter (ISTA/Fachstelle Kinderwelten). Sie forscht und 
lehrt an der Universität Siegen zu Kindheit, Medien und Bildung. Sie  
leitet(e) das kollaborative Kinderbuchprojekt und aktuell das digitale 
Empowermentprojekt „Alles – nur nicht aufgeben! Junge Multiplika-
torinnen gegen Mobbing im Netz“ (Cool Kids 2.0). Ihre Interessen sind 
Kindheitssoziologie/-forschung, Migration/Rassismus, soziale Un-
gleichheit und Medien, Diskriminierungskritik und Diversität in Bildungs- 
theorie und -praxis.
 
Janne Braband hat das Begleitmaterial aus erziehungswissenschaftli-
cher, dominanz- und ‚normalitäts‘-kritischer Perspektive mitgestaltet. 
Sie ist als weiße Deutsche positioniert und genießt auch als körperlich 
unbeeinträchtigte Akademikerin Privilegien. Janne Braband promovier-
te über Mehrsprachigkeit in der frühen Kindheit und lehrt in den Studien-
gängen Bildungswissenschaft, Lehramt und Kindheitspädagogik zu den 
Themenfeldern Bildung in der Migrationsgesellschaft, Mehrsprachigkeit 
und diversitätsgerechtes professionelles Handeln sowie Rassismus und 
rassismuskritische Bildungsarbeit. Zurzeit ist sie als wissenschaftliche 
Mitarbeiterin im BMBF-Forschungsprojekt „Religiös codierte Differenz-
konstruktionen in der frühen und mittleren Kindheit“ an der Akademie 
der Weltreligionen der Universität Hamburg tätig.
 
Karin Hinkelbein-Clauß schreibt aus einer weißen Perspektive und 
identifiziert sich als heterosexuell. Sie hat eine deutsche Staatsange-
hörigkeit und eine Festanstellung im öffentlichen Dienst als Fachdienst 
Sprache für Kindertageseinrichtungen. Sie ist verheiratet, hat zwei Kin-
der im Alter von 11 und 13 Jahren. Karin Hinkelbein-Clauß lebt in einem 
800-Menschen-Dorf in Baden-Württemberg. Als Multiplikator*in für Vor-
urteilsbewusste Bildung und Erziehung© ist es ihr ein großes Anliegen 
Mehrsprachigkeit in der Kindergartenpraxis stärker zu verankern.
 
Katja Anton Cronauer ist Autor, Lektor, Übersetzer, Künstler und be-
treibt und kuratiert den Webshop https://www.transfabel.de/. Er ist 
weiß, erwachsen, Wahl(groß)vater, trans*, behindert/chronisch krank 
und hat die deutsche Staatsangehörigkeit. Nach einem Diplomstudium 
in Informatik und einer Promotion zu Sozialen Bewegungen, betätigte er 
sich in diversen Jobs, bevor er schließlich den Fokus auf Themen rund 
um Geschlecht und Geschlechtsidentität legte. Dabei ist er bestrebt, in-
tersektional diskriminierungskritisch zu arbeiten und seine Privilegien 
zu reflektieren.

161

https://www.transfabel.de/


Kefah Ali Deeb ist Künstlerin und Kinderbuchautorin aus Syrien. Ihr 
erstes Buch (The Turtle Picnic, 2012) wurde mit dem „Alsharajah Arab 
Creativity Award“ ausgezeichnet. Ihr zweites Buch (The Adventures of 
Kepritah, 2018) wurde von dem Department of Culture in Sharjah her-
ausgegeben. Kefah hat zahlreiche Geschichten und Artikel für das Kin-
dermagazin „Osama“ geschrieben, das vom Ministerium für Kultur in 
Syrien herausgegeben wird. Sie arbeitete außerdem als Chefredakteurin 
des Kindermagazins „Rainbow“, das in Syrien erschien und von Save the 
Children finanziert wurde. Zurzeit lebt sie in Berlin, wo sie 2014 aus po-
litischen Gründen Zuflucht suchte. In Deutschland führt sie viele Kunst-
workshops und Lesungen für Kinder durch, besonders für Kinder, die 
noch in Unterkünften für geflüchtete Menschen leben. Foto: Lena Kern

Majd Mardini ist ein junger Mensch aus Syrien, männlich und Person of 
Color. Für das Begleitmaterial „Wir gehören dazu“ hat er die Inhalte des 
Kinderbuchs „Wir Kinder aus dem FlüchtlingsHeim“ zusammengefasst. 
Er ist freiberuflicher Künstler und derzeit im Cool Kids 2.0-Projekt „Al-
les – nur nicht aufgeben! Junge Multiplikatorinnen gegen Mobbing im 
Netz“ an der Fachstelle Kinderwelten/Institut für den Situationsansatz 
als Social Media Manager tätig. Dort wird er die Ausstellung der Cool 
Kids 2.0 künstlerisch mitkuratieren. In Damaskus hat er Informatik stu-
diert, bevor er emigrierte. Er hat sich in Syrien sowie Deutschland eh-
renamtlich mit Kindern und Jugendlichen engagiert und war mehrere 
Jahre als Freiwilligenhelfer in Berlin in Unterkünften tätig. Er möchte 
gerne eine Ausbildung zum Mediengestalter in digital und print machen.

ManuEla Ritz ist eine Schwarze, ostdeutsche, cis, hetera Frau und Mut-
ter, Freundin, Partnerin, Autorin und Teamerin, die (noch) keine Erfah-
rungen damit hat, in der Gesellschaft behindert zu werden.
Seit zwei Jahrzehnten ist sie in der politischen Bildungsarbeit gegen 
Diskriminierung und für machtkritische Diversität tätig. Ihre Schwer-
punkte sind Adultismus, Antirassismus und Empowerment für Men-
schen mit Rassismuserfahrungen, sowie die Thematisierung des Macht-
verhältnisses zwischen Ost- und Westdeutschland.
 
marie* Friese begleitet das Buchprojekt aus einer weißen, ableisierten, 
nicht-binären/queeren, erwachsenen Perspektive – mit sicherer Auf-
enthaltsperspektive durch eine deutsche Staatsangehörigkeit. Am SFBB 
arbeitet marie* Friese im Bereich der Kindertagesbetreuung und frühen 
Bildung und ist hier verantwortlich für die Themen Demokratiebildung, 
Inklusion, und Antidiskriminierung. Fachübergreifend koordiniert ma-
rie* Friese den Bereich „Vielfalt diskriminierungssensibel gestalten“. 
marie* Friese ist Bildungswissenschaftler*in, Multiplikator*in für Vorur-
teilsbewusste Bildung und Erziehung© und in der asyl- und aufenthalts-
rechtlichen Beratung aktiv. Foto: Konstantin Börner
 

162



Mareike Niendorf ist eine weiße, cis Frau mit deutscher Staatsangehö-
rigkeit, die aus Erwachsenenperspektive einen Beitrag für das Begleit-
material verfasst hat. Sie studierte Soziale Arbeit sowie den Master-
studiengang „Soziale Arbeit als Menschenrechtsprofession“ und war 
acht Jahre lang für das Deutsche Institut für Menschenrechte mit dem 
Schwerpunkt (diskriminierungskritische) Menschenrechtsbildung tä-
tig. Seit 2021 lehrt und forscht sie als wissenschaftliche Mitarbeiterin 
an der Alice Salomon Hochschule und beschäftigt sich vor allem mit  
Bildungsprozessen zu Menschenrechten im Hochschulkontext.
 
Michaela Schultz (Micha) ist privilegiert durch Unsichtbarkeit hinsicht-
lich sexueller Orientierung, religiöser Zugehörigkeit, Herkunft, körper-
licher und psychischer Gesundheit, Ausbildungsgrad sowie Familien- 
hintergrund. Micha war während der Entwicklung des Kinderbuchs als 
pädagogische Leitung in verschiedenen Organisationen in den Berei-
chen Flucht und Migration sowohl künstlerisch als auch sozialpädago-
gisch tätig. Inzwischen arbeitet Micha im Bereich philosophische Bil-
dung, Film und Illustration.
 
Niloofar Ahmadi ist Jugendliche. Sie lebt in Berlin und ihre Hobbies sind 
Boxen, Paintball und Fußball. Sie möchte später mal Chirurgin werden 
und am liebsten am Gehirn operieren. Sie hat im Kinderbuchprojekt mit-
gewirkt und ist bei den Cool Kids 2.0 „Alles – nur nicht aufgeben! Jun-
ge Multiplikatorinnen gegen Mobbing im Netz“ aktiv. Dort setzt sie sich 
gegen Mobbing und komische Schönheitsideale ein. Sie hat ein starkes 
Selbstbewusstsein und ist schlagfertig. Sie fährt gerne in den Urlaub 
und mag Kreatives.
 
Nora Scharffenberg hat den Prozess des Projektes als studentische 
Mitarbeiterin am SFBB unterstützend begleitet. Sie ist weiß, erwachsen, 
queer, ableisiert und hat einen deutschen Pass. Sie hat Soziale Arbeit 
mit Schwerpunkt Social Jusitice und Diversity/ Antidiskriminierung stu-
diert und ist in verschiedenen Kontexten der politischen Bildungsarbeit 
sowie Kinder- und Jugendarbeit aktiv (gewesen) und hat sich dort unter 
anderem mit dem Schwerpunkt „vielfältige und diskriminierungssen-
sible Kinderbücher“ beschäftigt.

Omnya Alwan ist ein Kind. Sie geht in die 6. Klasse und wohnt in einem 
Heim für geflüchtete Menschen. Sie ist in vielen Projekten aktiv und hat 
auch beim mehrsprachigen Kinderbuchprojekt mitgewirkt. Sie ist Teil 
des neuen Projekts „Alles – nur nicht aufgeben! Junge Multiplikatorin-
nen gegen Mobbing im Netz“ (Cool Kids 2.0). Omnya Alwan trainiert und 
spielt besonders gerne Paintball. Besonders wichtig sind ihr Familie 
und Freund*innenschaft. Sie möchte eines Tages Lehrerin werden.

163



Olenka Bordo Benavides, migrantische, Schwarze Pädagogin und Sozi-
alwissenschaftlerin, arbeitet in der Anlauf- und Fachstelle für Diskrimi-
nierungsschutz an Schulen und Kitas in Friedrichshain-Kreuzberg (RAA 
Berlin). Mit einer feministischen, intersektionalen und dekolonialen Per-
spektive ist sie als Dozentin und wissenschaftliche Autorin tätig. Ihre 
Themen sind: Antidiskriminierungsberatung, Dekolonialität und deko-
loniale Praxis, Diskriminierungs- und Rassismuskritik, Empowerment, 
(frühkindliche) Bildung, Kindeswohl, Jugendarbeit und Partizipation, 
Sorgearbeit/Care, Transnationalität. Seit 2015 ist Olenka Bordo Benavi-
des Teil des Kollektivs SVK – Selbstverteidigungskurs mit Worten.
 
Petra Wagner ist eine weiße, cis Frau mit deutschem Pass und vielen 
Privilegien, Erziehungswissenschaftlerin und Leiterin der Fachstelle 
Kinderwelten für Vorurteilsbewusste Bildung und Erziehung©. Sie un-
terstützt die administrative Abwicklung wie auch den Arbeitsprozess 
dieses Begleitmaterials, dessen Erstellung bei der Fachstelle im Insti-
tut für den Situationsansatz angesiedelt ist, denn sie ist begeistert vom 
Kinderbuch „Wir Kinder aus dem FlüchtlingsHeim“ der Cool Kids und 
ihrer Kollegin Hoa Mai Trần, das, wie sie findet, noch viel mehr Ver-
breitung finden muss! Sie arbeitet vor allem zum Ansatz der Vorurteils-
bewussten Bildung und Erziehung© in Theorie und Praxis, an Praxis- 
und Fortbildungskonzepten, an Publikationen und an der Planung und 
Durchführung von Veranstaltungen.
  
Wendy Pladeck ist Abschiedsgestalterin. Als Film-, Medien- und The-
aterwissenschaftlerin arbeitet sie zu den Themen Tod, Abschied und 
Trauer. Sie ist eine cis Frau, ein Arbeiter*innenkind, weiß und ableisiert. 
Für das Buchprojekt hat sie den Interviewprozess mit den Jugendlichen 
von JOG begleitet.

Zahra Afhsar ist 13 Jahre alt. Sie kommt aus Afghanistan. Später möch-
te sie Schauspielerin werden, das ist ihr größter Traum. Bildung ist Zah-
ra Afshar wichtig und sie ist aufs Gymnasium gekommen – das ist für 
sie stressig und auch gut. In ihrem Leben ist ihr Gesundheit, Familie und 
Freund*innenschaft besonders wichtig. Gutes Essen gehört auch dazu – 
vor allem Pizza! Sie wünscht sich Geld, damit sie mal in den Freizeitpark 
Heidepark fahren kann. Sie hat beim Kinderbuchprojekt mitgemacht 
und ist als Teil der Mädchengruppe Cool Kids 2.0 im Projekt „Alles – nur 
nicht aufgeben! Junge Multiplikatorinnen gegen Mobbing im Netz“ aktiv.  

164



Danksagung
Dieses pädagogische Begleitmaterial wäre ohne das Kinderbuch nicht möglich 
gewesen. Danke an alle, die das Kinderbuch ermöglicht haben, alle Mitschrei-
benden und Lesenden, sichtbaren und unsichtbaren Unterstützer*innen!

Unser größter Dank gilt allen Kindern und Jugendlichen, die sich Zeit genom-
men haben, um den erwachsenen Fachkräften ihre Perspektiven mitzuteilen 
und ihnen Einblicke in ihr Leben zu ermöglichen. Wir wissen, dass ihr auch 
ganz viele andere Dinge zu tun habt, die euch gerade beschäftigen und wich-
tig sind: Eure Zeit ist für das Begleitmaterial wertvoll und eure Perspektiven 
unverzichtbar. Daher insbesondere danke an die drei Cool Kids: Omnya Alwan, 
Zahra Afhsar und Niloofar Ahmadi. Und danke an Mohammed Jouni, Tassnim 
Khalil, Fatima Khalil, Hrachuhi Simonyan, Rama Akid, Mohamed, Adam abo-
na Mohamed, Sweidan Abdulaziz, Hossam Abdulhalim von Jugendliche ohne 
Grenzen.

Ein besonderer Dank an alle anderen erwachsenen Autor*innen, die ihre Ex-
pertisen, Berufspraxis und Fachlichkeit mit den Geschichten der Kinder aus 
dem Kinderbuch verbunden haben. Danke an euch für eure vielschichtigen und 
spannenden Beiträge, theoretisch wie auch praktisch! Besonders für Ihre und 
eure Geduld mit uns, für die gewissenhafte Einarbeitung von Hinweisen und 
den toleranten Umgang mit einem ambitionierten Zeitplan: Überhaupt dass ihr 
und Sie euch alle Zeit für dieses Begleitmaterial genommen habt. Wir wissen 
eure Arbeit sehr zu schätzen! Danke an: Adalca Tomás, Anke Krause, Berit 
Wolter, Ellena Hüther, Janne Braband, Karin Hinkelbein-Clauß, Kefah Ali Deeb, 
Majd Mardini, ManuEla Ritz, Mareike Niendorf und Olenka Bordo Benavides.

Um so ein Begleitmaterial auch ansprechend und lesbar zu gestalten braucht 
es weitaus mehr als inspirierende Autor*innen: Herzliches Dankeschön an 
Christin Ursprung für das umfassende und kreative Layout sowie an Katja 
Anton Cronauer für das gewissenhafte Lektorat und die tatkräftige Unterstüt-
zung in der Endphase der Fertigstellung.

Besonders hilfreich und anregend war auch die Begleitung von Petra Wagner, 
die dieses Begleitmaterial von Anfang bis Ende unterstützend mitgetragen 
und uns fachlich zur Seite gestanden hat. Ein großes Dankeschön an Wen-
dy Pladeck, die für uns die mühsame Transkriptionstätigkeit und damit auch 
die Sichtbarmachung der Interviews von und mit Jugendlichen ohne Grenzen 
möglich gemacht hat. Im Rahmen des Entstehungsprozesses dieses Begleit-
materials fand auch ein Empowerment-Workshop für einige der Cool Kids 
statt. Danke an Francisca Villela und Jameela Mearajdin von Mpower für die 
Durchführung des tollen Workshops und die Begleitung der Mädchen!

165



Danke an die Mitarbeiter*innen des Sozialpädagogischen Fortbildungsinsti-
tuts Berlin-Brandenburg, welche das Projekt unterstützt haben. Insbesondere 
Danke an Nora Scharffenberg, für die perfekte Erstellung des Manuskriptes 
und der koordinatorischen Unterstützung. Danke auch an Rafaela Schmücker 
für die Unterstützung in vielfältigen Verwaltungsprozessen. Danke auch an 
Anke Blaschka, Fachbereichsleitung der Kindertagesbetreuung und frühen 
Bildung, die von Anfang an großes fachliches Vertrauen in das Projekt hatte 
und die Relevanz einer solchen Veröffentlichung stets unterstützt hat.

Zuletzt auch ein herzliches Dankeschön an alle Menschen, die uns privat im 
letzten Jahr begleitet und unterstützt haben.

marie* Friese und Hoa Mai Trần

166



Impressum
Herausgeber*in:
Fachstelle Kinderwelten/ Institut für den Situationsansatz (ISTA)
Muskauer Straße 53, 10997 Berlin
https://situationsansatz.de/fachstelle-kinderwelten/ 

In Kooperation mit:
Sozialpädagogisches Fortbildungsinstitut Berlin-Brandenburg (SFBB)
Königstr. 36b, 14109 Berlin 
https://sfbb.berlin-brandenburg.de

Verantwortlich an der Fachstelle Kinderwelten:
Hoa Mai Trần
Wissenschaftliche Mitarbeiterin, Kompetenznetzwerk „Demokratiebildung 
im Kindesalter“ im Bundesprogramm Demokratie leben!
E-Mail: tran@situationsansatz.de

Verantwortlich am SFBB:
marie* Friese
Fortbildungsreferent*in I Kindertagesbetreuung und Frühe Bildung
E-Mail: marie.friese@sfbb.berlin-brandenburg.de

Layout:
Christin Ursprung, https://cursprung.com/

Lektorat:
Katja Anton Cronauer
Freiberuflicher Autor, Lektor, Übersetzer und Künstler  
sowie Betreiber des Webshops https://www.transfabel.de/.

Bildrechte:
Bilder aus dem Kinderbuch: Michaela Schultz
Fotos der Mitwirkenden: privat/ siehe Angaben

3. Auflage | Berlin | 21.11.2022

https://situationsansatz.de/fachstelle-kinderwelten/ 
https://sfbb.berlin-brandenburg.de
mailto:tran%40situationsansatz.de?subject=
mailto:marie.friese%40sfbb.berlin-brandenburg.de?subject=
https://cursprung.com/
https://www.transfabel.de/



	Inhaltsverzeichnis
	Leben im Heim: Statement der Cool Kids
	Vorwort
	Einleitende Grußworte 
	Grundlagen:
	0.0 Einführung in das pädagogische Begleitmaterial „Wir gehören dazu!“
	0.1 Das ist doch nichts für Kinder! 
Zu möglichen Abwehrmustern rund um das Kinderbuch
	0.2 „Bilder im Kopf“: 
Einseitige Vorstellungen über Flucht und Migration
	0.3 Hintergrundinformationen zum Kinderbuch-
projekt: Gedanken über Partizipation und Teilhabe von Kindern

	Kapitel 1: Die fünf Superkids - Adultismus
	1.1 Adultismus – Rassismus – Intersektionalität: 
Altes Wissen in jungen Geschichten
	1.2 Ein adultismuskritischer Blick auf Regeln, die den Alltag von jungen Menschen bestimmen

	Kapitel 2: Der geheime Garten – 
Mehrsprachigkeit und Identität 
	2.1 „Die Grenzen meiner Sprache sind die Grenzen 
meiner Welt“ – oder ist es die Welt, die meiner Sprache Grenzen setzt?
	2.2 Vom Reden (können) und Schweigen (müssen) – 
Mehrsprachigkeit in der eigenen pädagogischen Einrichtung reflektieren
	2.3 Gesprächsanlässe mit Kindern zu Mehr-
sprachigkeit schaffen

	Kapitel 3: Vermisst am Zuckerfest – Familienkulturen
	3.1 Kultur mal anders! 
Verwendungsweisen in der pädagogischen Praxis
	3.2 Feste diskriminierungskritisch und vorurteilsbewusst feiern

	Kapitel 4: Vom Esel, der ein Pferd sein wollte – 
Dazugehören, Kinderrechte, Inklusion
	4.1 Menschen- und Kinderrechte als Basis 
professionellen Handelns
	4.2 Dazugehören oder nicht: Das ist nicht die Frage! 
	4.3 Vom Märchen der „Augenhöhe“ – Kritisches Weißsein in der Arbeit mit jungen Menschen ohne sicheren Aufenthaltsstatus

	Kapitel 5: Genug ist genug! – Empowerment
	5.1 Genug ist genug! Empowerment und Reflexionen 
für eine machtkritische Praxis
	5.2 Tu was gegen Mobbing
	5.3 „Und wenn ich alleine bin, hört meine Stimme niemand. Aber wenn wir eine Gruppe sind ...“

	Mitwirkende
	Danksagung
	Impressum

